
 

Revista Internacional de Psicología 

ISSN 1818-1023                                

www.revistapsicologia.org 

Instituto de la Familia Guatemala 

Vol.10 No.02 

Julio 2009 

 
La tragedia y lo trágico en la (post)modernidad: 

de la kátharsis a la industrialización cultural del fármaco 
 

Lic. Andrés Rosental
1

 

No suelo acostumbrar a poner título a los ensayos, pero pensando me pareció 

oportuno hacerlo aquí para estallar en mil pedazos la hoja en blanco (¿Qué es el trabajo 

intelectual sino?), ya que esas líneas dejan vislumbrar el camino que he de andar y se 

hacen implícitas algunas cuestiones. A saber: 

a) Una forzada relación entre un tiempo- lugar, donde se desarrolla un modo 
 

particular de expresión artística (“la tragedia”) y otro que aparece, mediante 

un juego de palabras, como decadente (“lo trágico”); 

a cada una de estas ubicaciones, respecto de las posiciones en la oración, 

responde un modo particular de tratamiento del pathos o patología (sin ser 

estos intercambiables entre si); 

respecto  de  los  puntos  anteriores  hay  algo  que  media  en  esta  relación 

espacio temporal forzada y sus oportunas reminiscencias al tratamiento de 

las afecciones del alma, entonces, “la industrialización cultural de”. 

b) 

c) 

Cabe aclarar que no habrá un desarrollo histórico puntual entre un contexto y 
 

otro  (por  algo  lo  forzado),  pero  parecen  oportunas  las  analogías  para  mostrar 

cabalmente dos modos de entender la patología, o el estado anímico del alma, y cómo 

estos son engranajes que se articulan mediante dispositivos en un sistema (de valores, 

creencias, política, económico, etc.) 

Sostengo que entre uno y otro la diferencia más radical es que en la Kátharsis 
 

aristotélica, producto de la concurrencia al teatro, confluía una suerte de religiosidad o 

misticismo y que (como trataré de fundamentar) la modernidad dilapida, no el espacio 

religioso (re – ligare; volver a unir. ¿Adán y la manzana? Ese será el sueño moderno) 

sino el momento místico, aquello que el hombre respeta y teme. 

1 Universidad Autónoma de Entre Ríos, Argentina. Correo electrónico: andresquizo@hotmail.com 

1 

 

 

mailto:andresquizo@hotmail.com
mailto:andresquizo@hotmail.com


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

Comienzo por Aristóteles. 

El filósofo griego establecía que podía purgarse o cambiar el estado anímico de 
 

una  persona  tras  la  concurrencia  al  espectáculo  de  una  tragedia.  Asimismo,  Laín 

Entralgo  nos  dice  que  se  puede  diferenciar  cuatro  momentos  en  la  estructura  y 

desarrollo del espectáculo trágico, entonces: 

a) Momento religioso o moral: “(…) el contenido mismo de la acción trágica 

ponía al espectador ante un hondo problema religioso y moral, referible (…) 
 

al  conflicto entre la fe tradicional  y la noble voluntad de autonomía del 

héroe.”
2   

Asimismo hay que recordar que la tragedia era parte del culto a 

Dionisio, o  sea que,  hay una invocación divina, hay un  contacto  con  la 

divinidad 

b) Momento dianoético o lógico:   “Mediante   la   anagnórisis,   el   espectador 

aprende a expresar ordenada y satisfactoriamente lo que sucede en la escena 

y lo que sucede en su alma; pasa (…) de la confusión indecible al saber 

decible.”
3

 

c) Momento patético o afectivo: “(…) todo conspiraba a la producción de las 

dos pasiones trágicas
* 

y del sentimiento de comunidad vital (…)”
4
 

d) Momento somático o medicinal:  “Las  palabras del  poema entraban por el 

oído del espectador y llegaban a su alma, mas no quedaban ahí; también 
 

operaban sobre sus humores y sus cabellos.”
5

 

Tras la elucidación de estos cuatro momento el lector estará de acuerdo conmigo 

en  que  hay  una  correlación  entre  ellos  y  un  fluir  sin  obstrucción  desde  una 

predisposición al espectáculo de carácter no solo religioso, sino también místico, de ahí 

2 Laín Entralgo, Pedro. “El poder de la palabra en Aristóteles” en Lacuraciónporlapalabraenla 
 

antigüedadclásica. Anthropos, Barcelona, 1987. Pág. 253 

3 Óp. Cit. Pág. 255. 

* Horror y conmoción afectiva. 
 
4 Óp. Cit. Págs. 255, 256. 
 
5 Óp. Cit. Pág. 257. 

2 

   

 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

la necesidad de rendir culto a un Dios en particular, y un supuesto fin o determinismo 

que  es  el  momento  curativo  (por decirlo  de  alguna  forma.  Habría que  ver  qué 
 

entiende por curación, problemas que exceden a este trabajo). 

se 

¿Sería   posible   en   la   actual   (post)modernidad  la   purgación   mediante 
 

espectáculo trágico? ¿Por qué? 

el 

Lo  que  queda  trunco  en  los  momentos  actuales,  y  de  allí  el  resto  de la 

imposibilidad de un fluir hasta el alma del afectado, es el momento religioso o moral. 

Quizás, lo que se da con mayor fuerza es el aspecto lógico del espectáculo, pero en 

vistas a que el espacio precedente queda amputado, no actúa de la misma manera, sino a 

modo de ratio calculante. Ahora bien, ¿por qué es que se falsea el momento moral? 

Tomaré esto desde dos puntos. Primero hay que decir que el espacio en el que se 
 

abre una actividad artística debe ser inserto en un momento histórico determinado y el 

“texto” (en este caso la producción teatral) es hija de ello. Con fuerza me uno a la tesis 

de los filósofos alemanes T. Adorno y M. Horkheimer cuando en  Dialéctica de la 

Ilustración explicitaban que “el programa de la Ilustración es el desencantamiento del 

mundo. Quería disolver los mitos y derrocar la imaginación mediante el saber.”
6   

Es 

decir, se cambio un modo de transmisión de valores por otro (del mito al logos). El 

derrocamiento de un lugar donde la metáfora encuentra su camino es interferido por una 

voluntad de saber racional instrumental. El proceso de desencantamiento no puede más 

que abolir el interludio místico que se daba en la tragedia (el culto a Dionisio) y nos 

brinda una estéril composición artística. En suma, la desmitificación del espectáculo, y 

todo lo que en ella podemos encontrar, reifica y aliena convirtiéndola en mercancía. De 

esta manera el momento lógico adquiere otra significación ya que es ratio instrumental 

y no un doble proceso de ordenamiento estético frente al espectáculo y anímico respecto 

de sí. Por otro lado, el momento afectivo se vuelve en sí mismo perverso, ya que la obra 

convertida  en  mercancía  se  vuelve  un  fetiche,  donde  la  enfermiza  posibilidad  de 

identificación puede ser, por ejemplo, con el héroe pero a modo de posesión sádica, o 

6 
Adorno Theodor W. y Horkheimer Max. Dialéctica de la Ilustración. Ediciones Akal, Madrid, 2007. 

Pág. 19. 

3 

 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

aún más, “en los dibujos animados el pato Donald recibe, como los desdichados en la 
 

realidad, su tunda para que los espectadores se acostumbren a las que ellos reciben”
7
. 

Así  mismo,  también  quiero  tomar,  en  total  consonancia  con  el   párrafo 

precedente y ampliándolo, el concepto de Aura de Walter Benjamin. Término que no 

sólo brinda un poco más de luz (no la de Psyché en el castillo de Eros) sino que también 

me permite introducir algo de la enseñanza del maestro Freud. 

El mencionado alemán define al Aura como “(…) la manifestación irrepetible de 
 

una lejanía (por cercana que pueda estar).”
8   

Pensemos esto en el contexto del teatro 

griego. La puesta en escena de la tragedia conservaba lo aurático en la identificación 

irrepetible  del  culto  a  Dionisio,  estaba  ensamblado  en  una  tradición.  Pero  más 

interesante es concebir la lejanía, opuesta a la proximidad, que marca un espacio que 

podemos  ubicarlo  en  lo  que  el  psicoanálisis  ha  dado  el  nombre  de  transferencia. 

“Comercio” de mociones anímicas donde el espectáculo se ubicaba en la posición del 

actual analista y el analizante producía significaciones transfiriendo su subjetividad a 

aquello que el héroe sufría y así encontraba algo de su verdad que hasta ese momento se 

encontraba sosegada. 

En suma, el carácter aurático, la posibilidad de establecer una lejanía, media para 
 

que advenga Eros y sabemos que el amor vuelve liviana las cosas, allí en el teatro, la 

subjetividad flota en los avatares de la transferencia y libera. De ahí la advertencia de 

Benjamin, cuando nos dice que “es de decisiva importancia que el modo aurático de 

existencia de la obra de arte jamás se desligue de la función ritual.”
9

 

Ahora bien, en la actualidad, y como él mismo estableció, lo que se atrofia es el 
 

carácter aurático, y lo que a mí interesa respecto de este trabajo, lo que se mengua es el 

espacio transferencial, el advenimiento de Eros, por ende la posibilidad de establecer en 

el teatro (post)moderno una actividad como en la época helénica es imposible. Vuelta 

mercancía, la obra adquiere otro status que obedece no a un sistema cultural, sino a la 

lógica del Capital. Entonces, y cerrando este punto, no quiero dejar pasar la oportunidad 

7 Óp. Cit. Pág. 151, 152. 
 
8 Benjamin, Walter. “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica” en Discursos 

InterrumpidosI.Filosofíadelarteylahistoria. Editorial Taurus, Madrid, 1973. Pág. 24. 

9 Óp. Cit. Pág. 26. 

4 

 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

de citar nuevamente al autor berlinés cuando nos decía sobre la obra de arte que “(…) 
 

en los tiempos primitivos, y a causa de la preponderancia absoluta de su valor cultual, 

fue en primera línea un instrumento de magia que sólo más tarde se reconoció en cierto 

modo como obra artística; y hoy la preponderancia absoluta de su valor exhibitivo hace 

de ella una hechura con funciones por entero nuevas entre las cuales la artística (…) se 

destaca como la que más tarde tal vez se reconozca en cuanto accesoria.”
10

 

Pensemos entonces, brevemente, el status actual del teatro (post)moderno. En 
 

tanto mutilación del carácter aurático y la mercantilización de la obra de arte, el lugar 

teatral aparece imbuído en la lógica del capitalismo y en su función específica dentro de 

la  Industria  Cultural
**

.  Dije  con  anterioridad  que  así  el  espacio  erótico  no  puede 

brindarse, produciéndose la imposibilidad de la transferencia. Entonces, esto de que 

toda  demanda  es  una  demanda  de  amor  queda  falseado  en  el  sentido  de  que  la 

mencionada acción ya no es simbólica, sino que pertenece al binomio estéril oferta – 

demanda. 

El espectador ya no recurre a la función teatral para encontrar la posibilidad de la 
 

kátharsis, sino que, al volverse el también instrumento, sólo se le está permitido, en la 

medida de su posibilidad y esto es fundamental, el acceso al goce mercantil inmediato, 

producto de la caída del espacio simbólico, adviene lo real. Donde la industria muestra 

su mejor y más burlona mueca, en la pipa (ya no del chaman, sino del fetiche) “just do 

it”. Más aún, en tanto que sólo es posible el acceso a este consumo mediante unas 

determinadas capacidades (por ejemplo: poseer dinero). La tesis deleuziana sobre las 

sociedades de control, en la cual “(…) lo esencial no es ya una firma ni un número, sino 

una cifra: la cifra es una contraseña (…)”, llegan a un punto sumamente elevado. En la 

medida en que el hombre cifrado obtiene un pase a determinado lugar, la sociedad 

capitalista encuentra allí un modo de control. Si bien no es la intención explayarme 

sobre este tema, véase el ejemplo citado párrafos arriba sobre el pato Donald. 

Por  último,  quiero  terminar  el  escrito  sobre  la  elección  del  tratamiento 
 

patológico. 

10 Óp. Cit. Pag. 30. 
 
** 

Para ver con más detalle este concepto remitirse a la obra de T. Adorno y M. Horkheimer citado 

anteriormente en este trabajo. 

5 

 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

Me pareció sumamente acertado para explicitar estas cuestiones un pasaje del 

texto La curación por la palabra en la antigüedad clásica de Laín Entralgo donde 
 

parafraseando a Esquilo concuerda en que “la tragedia (…) da también conocimiento, 

conocimiento a costa del dolor (…)”
11  

Recordemos que en la estructura de la tragedia 

estaba todo dispuesto para que el espectador, producto de la identificación con el héroe, 

pudiera reencontrar un saber que estaba oculto en sí mismo. Pero esto se da en el paso 

del héroe sobre los tormentos que se le avecinan y el espectador no puede más que 

sufrirlos en carne propia, ya que ve en ellos la posibilidad de que también le pueda tocar 

ese destino. El desenlace es la  exaltación de las dos afecciones anímicas que, llegadas 

al punto máximo, permiten el trabajo de elaboración de los elementos del alma. Por otro 

lado, en todo esto no podemos dejar de escuchar los ecos del psicoanálisis. 

En cambio, y siguiendo las palabras de Barthes, el teatro burgués no quiere más 
 

que “(…) hacer de la “psicología” un fenómeno cuantitativo, obligar a la risa o al dolor 

a adoptar formas métricas simples, de manera que la pasión también se convierta en una 

mercancía como las otras, un objeto de comercio, insertada en un sistema numérico de 

intercambio (…) mi dinero de espectador tiene al fin un rendimiento controlable.”
12

 

Obturado los espacios transferenciales y simbólicos en la (post)modernidad y la 
 

negación del  dolor
***   

se ha hecho  una culturización del  consumo de fármacos.  La 

pregunta no es la del ¿Por qué?  sino la del ¿Cuánto?  Entonces, el retraimiento de 

espacios  que  antes  estaban  a  disposición  para  la  mediación  y  elaboración  de  las 

afecciones del alma, dan paso a una ideologización desmedida de sustancias que tienen 

como destino el oscurecimiento de lo propio del hombre en el lenguaje(o). Se asiste a la 

muerte del signo y a la idolatría de la cuantificación anímica del hombre, ¿Qué fueron 

sino los experimentos en Auschwitz? 

11 Laín Entralgo, Pedro. “El poder de la palabra en Aristóteles” en Lacuraciónporlapalabraenla 

antigüedadclásica. Anthropos, Barcelona, 1987. Pág. 254 

12 Barthes, Roland. “Dos mitos del joven teatro” en Mitologías. Siglo XXI Editores, Buenos, Aires, 2003. 

Pág. 110. 

*** Hago una llamada aquí para que se entienda el sentido que quiero darle al dolor. No se trata del dolor 

técnicamente propiciado por las actuales sociedades, sino más bien, un dolor simbólico que media en la 

construcción y actualización de la subjetividad, como paso necesario para otro lugar. Uno podría pensar 

en el niño el dolor de la transición entre el objeto de amor madre al objeto de amor no incestuoso que es 

lo que le permite la entrada a la sociedad (exogamia) y a la cultura. 

6 

 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/


Revista Internacional de Psicología 
www.revistapsicologia.org 

ISSN 1818-1023 

Vol.10 No.2 
Instituto de la Familia Guatemala 

Julio 2009 

Si a todo esto, además, le agregamos la sanción discursiva de los mass media 

respecto a una exaltación de la eficiencia, la eficacia, la productividad y el acceso al 
 

goce no mediado, el hombre no puede estar más que destinado a la idiotización real de 

su existencia, olvidando el Dasein, ocultando la Aletheia de su Ser, totemizando 
 

Alplax. 

el 

REFERENCIAS 

Adorno Theodor W. y Horkheimer Max. Dialéctica de la Ilustración. Ediciones Akal, 

Madrid, 2007. Pág. 19. 

Benjamin, Walter. “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica” en 

DiscursosInterrumpidosI.Filosofíadelarteylahistoria. Editorial Taurus, Madrid, 

1973. Pág. 24. 

Barthes, Roland. “Dos mitos del joven teatro” en Mitologías. Siglo XXI Editores, 

Buenos, Aires, 2003. Pág. 110. 

Laín Entralgo, Pedro. “El poder de la palabra en Aristóteles” en Lacuraciónporla 

palabraenlaantigüedadclásica. Anthropos, Barcelona, 1987. Pág. 253, 254 

7 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
Este texto está protegido por una licencia  Creative Commons 

4.0. 

 
Usted es libre para Compartir —copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato — y Adaptar el 

documen- to —remezclar, transformar  y crear a partir del material— para cualquier propósito, incluso 

comercialmente, siempre que cumpla la condición de: 
 

Atribución: Usted debe reconocer el crédito de una obra de manera adecuada, proporcionar un enlace a la licencia, e 

in- dicar si se han realizado cambios . Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de forma tal que sugiera 
que tie- ne el apoyo del licenciante o lo recibe por el uso que hace. 

 
Resumen de licencia -  Texto completo de la licencia 

 

http://www.revistapsicologia.org/
http://www.revistapsicologia.org/
http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode

