poi: 10.15446/djf.n23&24.124759

Hablar como un humano: lo animal,

la comunicacion y el psicoanalisis

(cc)

cOMo cITAr: Aguilar Alcald, Sergio J. “Hablar
como un humano: lo animal, la comunicacién
y el psicoandlisis”. Desde el Jardin de Freud
23&24 (2025): 87-102, doi: 10.15446/djf.
n23&24.124759.

SERGIO J.

AGUILAR ALCALA"

Universidad Auténoma de la Ciudad de México, Ciudad de México, México

Hablar como un
humano: lo animal,
la comunicacién y el
psicoanalisis

Mientras que los estudios basados
en la cognicién y la semidtica re-
conocen el intercambio de senales
bajo un cédigo, como aquello que
comparten tanto la comunica-
cién animal como la humana, el
descentramiento constitutivo del
sujeto que reconoce el psicoana-
lisis apuesta por un deslizamiento
del sentido, mas alld de cualquier
cédigo. Este descentramiento es
lo que pone al humano como un
animal en pugna consigo mismo, in-
tentando humanizar a los animales
y animalizar sus propios actos. La
obra de Lacan, impregnada por la
exposicion sobre lo animal, resulta
un importante espacio para discu-
tir la comunicacién en la clinica
psicoanalitica.

Palabras clave: animalidad; comu-
nicacién; lalengua; informacién;

Speaking Like a
Human: The Animal,
Communication, and
Psychoanalysis

Whereas studies grounded in cog-
nition and semiotics recognize the
exchange of signals within a code as
what is shared by both animal and
human communication, the cons-
titutive decentering of the subject
recognized by psychoanalysis calls
for a slippage of meaning beyond
any code. This decentering is what
places the human as an animal
at odds with itself, attempting to
humanize animals and to animalize
its own acts. Lacan’s work, deeply
engaged with the question of the
animal, offers a crucial space for
discussing communication within
psychoanalytic practice.

Keywords: animality; communica-
tion; lalangue; information; mea-
ning.

sentido.
* email: sergio.aguilaralcala@gmail.com
© Obra plastica: Sara Herrera Fontan
ARTICULO DE INVESTIGACION | FECHA DE RECEPCION: 16/03/2022. FECHA DE ACEPTACION: 15/03/2024.

Parler comme un
humain: I’animal, la
communication et
la psychanalyse

Alors que les études fondées sur la
cognition et la sémiotique recon-
naissent dans I'échange de signaux
codés le trait commun entre com-
munication animale et humaine, le
décentrement constitutif du sujet
mis en lumiére par la psychanalyse
mise sur un glissement du sens
au-dela de tout code. Ce décen-
trement est ce qui place I’humain
comme un animal en lutte avec lui-
méme, cherchant a humaniser les
animaux et a animaliser ses propres
actes. L'ceuvre de Lacan, imprégnée
de la question de I'animal, constitue
un espace essentiel pour discuter
de la communication dans la clini-
que psychanalytique.

Mots-clés: animalité; communica-

tion; lalangue; information; sens.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102.

87



88

1.

Este articulo estd dedicado a él.

INTRODUCCION

uca', el perro que vive en casa de mis padres tiene una manera peculiar de pedir

comida cuando estamos todos en la mesa. Primero empieza a “estornudar”,

sacando aire por la nariz, luego se para en dos patas, asentdndose en nuestras

piernas, y si después de esto no le hemos hecho caso, empieza con ladridos
cortos (usualmente en este punto ya nos molesta el ruido y es cuando cedemos a su
peticion). Un dia, mientras él dormia, notamos que esa rutina empezo6 también: sacaba
el aire por la nariz, movia un poco las patas delanteras, y finalmente sacé un ligero
ladrido. Fue inevitable preguntarse si el perro estaba sonando, si su suefo cumplia
también la hipétesis freudiana y, de ser asi, qué consecuencias tendria esto para la
relacién entre el humano y el animal en el psicoandlisis.

A partir de esta anécdota personal quisiera construir las reflexiones a lo que
“lo animal” me llevé en una investigacién sobre la comunicacién y el psicoandlisis. En
cierta medida, la pregunta clave que gufa este texto es cual es la diferencia entre la
comunicacién animal y la comunicacion humana, y puesto que se plantea hacer repaso
de esto desde las aproximaciones lacanianas a lo animal, sabemos que esta pregunta
no puede estar despegada de aquello excesivo al lenguaje que constituye al sujeto.

Procederé en cuatro momentos en este texto. Primero, haré una exposicion
breve de los puntos esenciales que distinguen la comunicacién animal de la humana,
donde notaremos que la comunicacion animal habita la dimensién de la transmision
de informacion.

Esto llevard a la segunda parte del texto, que a modo de enlace entre la anterior
y la siguiente, discute sobre la animalizacién de los humanos y la humanizacién de
los animales, discursos con los que con frecuencia nos topamos en el entramado
mediatico digital, audiovisual y literario. El propésito de esta seccion es presentar
lo que se considera un sintoma del sujeto dividido por el lenguaje: su continuo intento
de alejarse de su animalidad o de presentarse como un animal mas de este mundo es
el precio que paga por su acceso al lenguaje.

La tercera parte contiene algunos elementos para leer a los animales en la obra
de Lacan. Esta seccion presenta algunos pasajes (pocos de entre los muchos donde

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



se puede trabajar el tema) que repercuten en la idea de una escisién constitutiva de
lo humano: entre su cuerpo y el Yo, entre el enganar y el ser enganado, y entre ser
observador de la realidad o implicarse en ella.

La cuarta parte indica que estas escisiones son lo que se trabaja en la clinica
psicoanalitica pues, a diferencia de las aproximaciones mas simplistas de la psicologia
y la comunicacién del Yo, la comunicacién que reconoce el psicoandlisis es la que
existe a causa de que la comunicacién siempre estd ya en el campo del Otro, de modo
que la distincion entre animal y humano es una distincién que apunta a la divisién ya
constitutiva del propio ser (que es como un) humano.

LA COMUNICACION ANIMAL

Es dificil encontrar alguien que niegue que los animales se comunican. Las abejas, tan
ampliamente expuestas como grandes comunicadores del mundo animal, pueden dar
instrucciones a la colonia de dénde se encuentran las flores precisas para la polinizacion.
¢Cémo negar que aqui habita una comunicacion, entendida como senala S. A. Barnett?,
como un “hacer algo en comin”, donde informacién contable es transmitida a través
de senales que son comprendidas en lo comin de las abejas? Para Barnett, la comuni-
cacion animal es ante todo la transmisién de informacién, misma que puede definirse
matemadticamente, pues se trata de sefiales que acttan sobre el aparato perceptor.

Estos estimulos pueden ser olfativos, visuales, sonoros o tactiles, y los ejemplos
que Barnett nos propone (desde luces de luciérnagas hasta el canto de aves®) nos
indican que los animales tienen una gran capacidad para transmitir informacién, con
suma precision, a otros de su misma especie. Esta transmision tiene lugar en un tipo
de circuito popularizado por los estudios de la comunicacion, lo que llamaré en este
texto el circuito e-m-rR-R: un emisor transmite un mensaje a un receptor, cuya respuesta
al mensaje, llamada retroalimentacion, cierra el circuito. Podemos sefalar que este
circuito es lo que hace la luciérnaga Pothinos pyralis hembra, que emite un mensaje
(entendido este mensaje como informacién, como un estimulo que actta sobre el
aparato perceptor) a través de un tipo especifico de parpadeo de su luz, y que este es
entendido como mensaje por aquel espécimen macho que, por el simple hecho de
responder a él, se vuelve el receptor®.

Para Barnett®, la capacidad especial de la comunicacién humana frente a la
comunicacién de los animales reside en las caracteristicas de su lenguaje: su arbitra-
riedad respecto a lo que se comunica (las palabras no tienen correspondencia natural
con las cosas), la capacidad de intercambiar lugar al hablar (poder hablar en otros
tiempos verbales o asumiendo otras personas gramaticales) y la productividad para

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]

. Barnett, S. A., La conducta de los

animales y del hombre (1967) (Madrid:
Alianza Universidad, 1972), 172-173.

. Ibid., 178-183.

. Noétese que he dicho que el espécimen

macho que responde es un receptor
porque responde, no porque se asuma
como receptor. Es esencial sostener esta
distincion por lo que vendra mds adelante.

. Ibid., 187-189.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102. 89



6. Riba, Carles, La comunicacién
animal. Un enfoque zoosemidtico
(Barcelona: Anthropos, 1990), 29.

7. Ibid., 29-30.
8. Benveniste, Emile, Problemas de

lingtiistica general 1 (Ciudad de
México: Siglo XXI, 1971), 60-62.

9. Todd McGowan, “Like an Animal. A
Simile Instead of a Subject”, en C. B.
Thakur y J.M. Dickstein (eds.), Lacan and
the Nonhuman (Cham: Palgrave, 2018).

90

decir nuevas cosas (crear nuevas palabras o usar un sentido poético con el lenguaje).
Asi, la transmisién de informacién en la comunicacién humana complejiza lo que
ocurre con la transmision de informacion en la comunicacién animal. Sin embargo,
desde esta dimension, sigue entendiéndose la comunicacién como una transmisién de
informacién: la comunicaciéon humana, atn admitiendo su complejidad por encima
de la de los animales, sigue siendo reducida a la posibilidad de poner en comdn, o de
usar el lenguaje para poner en comdn.

Por supuesto, no se sefiala aca que solo los humanos tengan modos complejos
de comunicarse. A través de los famosos experimentos de von Frisch, quien logré
decodificar la danza de las abejas, se ha instaurado la idea de que estas, a pesar de
estar tan apartadas de nosotros en las lineas evolutivas, se comunican de manera tan
compleja que incluso organizan “asambleas”, de acuerdo a Riba®, para discutir el plan de
cémo polinizar un campo de flores, asambleas en las que, poco a poco, “la disidencia
va menguando y el acuerdo crece, hasta que todos los cuerpos apuntan en la misma
direccion, el ballet cesa y el enjambre alza el vuelo con su reina””.

Pero antes de asumir que las abejas tienen partidos politicos, ya fue Benveniste®
quien en su famoso texto indico diferencias fundamentales entre el lenguaje humanoy
la comunicacion de las abejas: falta de dimension vocal, de transitividad y de didlogo;
lo que le permite indicar que las abejas no usan lenguaje, sino un “cédigo de sefales”.

Aln el propio Benveniste, de todos modos, no sefala algo que resultard
fundamental para entender el lugar del psicoandlisis en este debate, pues se sigue
perdiendo el reconocimiento de la equivocidad del lenguaje humano, donde se
evidencia el descentramiento constitutivo del sujeto: una falta de correspondencia del
humano respecto de si mismo.

HUMANOS ANIMALES Y ANIMALES HUMANOS

En un interesante articulo, Todd McGowan® se pregunta por la funciéon que tienen
los insultos (o incluso halagos) que usamos para definir nuestros actos con similes de
animales, como cuando decimos que alguien “duerme como un 0s0” o “come como
una vaca”, es decir, que duerme o come mas de lo que “deberia” o de lo “normal”,
que no se comporta como un “humano normal”. Estos insultos, para McGowan, no
suponen que usamos las metaforas de animales para “degradar” a la persona a una
animalidad primitiva e inferior de la humanidad; més bien, usamos la metafora animal
para tratar de animalizar un acto en el que un sujeto hablante exhibe el exceso que
le constituye como humano: para desmentir el exceso de subjetividad que constituye

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



al humano. Usamos los similes de animales para controlar el exceso de subjetividad
que alguien exhibe.

Notamos entonces que el acto humano, como en una desmentida, es aceptado
a precio de no reconocer su humanidad: definitivamente, solo los humanos “duermen
como 0s0s” 0 “comen como vacas”. Los 0sos simplemente duermen, las vacas simple-
mente comen, pero los humanos son aquellos animales que tienen la capacidad de
exceder su satisfaccién y entrar en el universo del goce. Para McGowan, los similes
de animales permiten controlar ese goce, y crean lo que en este texto llamaré un
humano animalizado: se trata de reducir al humano a una animalidad salvaje que,
supuestamente, le preexiste.

Mientras que los similes de animales plantean una animalizacién de los actos
humanos, podriamos también senalar lo interesante que es la humanizacién de los
actos animales, por ejemplo, utilizando animales para exponer dimensiones afectivas
humanas.

Nuestra cultura digital parece muy aficionada a ello, con la popularidad de ver
a los animales comportandose como si fueran humanos: en nuestros stickers, memesy
gifs en mensajeria por celular vemos imagenes de perros que trabajan en la computa-
dora, o nos miran sorprendidos ante lo que hacemos, un gato que frunce el cefio para
decirnos que no y a otro que le brillan los ojos a punto de llorar. La popularidad de
este material donde los animales ejecutan acciones “como si fueran humanos” es que
nos permite humanizarlos, es decir, usar a estos animales como vehiculos de nuestras
experiencias y afectos. Y en esta fantasia delirante incluso los vestimos y les hacemos
desfilar en pasarelas, los paseamos en carriolas como si fueran bebés humanos, o les
hacemos ir al psicélogo™. Nos topamos aqui con un animal humanizado: al animal le
es impuesto el significante para acercar su existencia a una dimension humana que,
supuestamente, entendemos.

Con mucha frecuencia se le llama a esto una “antropomorfizacién de los
animales”, pero esto serfa reducirlo a lo Imaginario (animales que lucen como humanos).
Mas bien, asistimos a una significantizacién de los animales, es decir, imponemos el
significante para asi entender lo que sucede en y con ellos. Es lo que sucede en los
videos donde perros “hablan”: a sus sonidos caéticos les imponemos el significante™.

Nuestro interés en imponer un significante en ese caos animal nos puede
mostrar que, mientras que los animales parecen habitar en un mundo de causa y
efecto para comunicarse, donde se transmite informacion, la comunicacion humana
habita en un mundo de la cadena significante, es decir, del deslizamiento del sentido.
No es una correspondencia causal, sino una correspondencia casual, contingente, que
nos permite, como seres descentrados de nosotros mismos, descentrar a los propios

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102.

10. Ver https://misanimales.com/conoce-

1

jury

todo-sobre-psicologos-de-mascotas/.
Resulta curioso que el entrenamiento

de perros ahora se llame psicologia de
perros, ésignifica esto que los entrenadores
ahora se han vuelto psicélogos, o que los
psicélogos se han vuelto entrenadores?
Quiza la psicologfa y el entrenamiento

de animales para que hagan trucos

nunca estuvieron tan separados.

. Aqui una compilacion: https://www.

youtube.com/watch?v=F kT_lvgsmA

91



12. Nétese, también, la equivocidad en inglés
de live, algo similar en espaiol con “en
vivo”: tanto funciona para una transmision
inmediata y simultanea como para sefalar
que se tiene vida. Tal pareciera que afirma
que el abogado esta vivo a condicién

de ser un gato. Ver aqui: https:/www.
youtube.com/watch?v=WilL4kzLAd_8

13. Aunque no es el espacio para una
digresion tan grande, vale decirlo, la gran
razén por la que el psicoandlisis no es

una semidtica del inconsciente es porque
la semidtica, estructuralmente, necesita
asumir que existe un cédigo, mientras que
serfa antipsicoanalitico asumir un cédigo
al funcionamiento del inconsciente.

14. Riba (1990), 44.

15. Pérez, Meryvid. Pentandra. (Ciudad
de México: Secretaria de la Cultura'y
las Artes de Yucatan, 2020), 11-15.

92

animales, convertirlos en seres que son otra cosa, en cuya accién habita un vacio que
permite ese deslizamiento del sentido. Efectivamente los hemos humanizado, en la
medida en que los hemos vuelto humanos a precio de ponerlos en el circuito de ser
siempre otra cosa. Esta podria ser una definicion de la comunicacién humana, distinta
a la transmisién de informacién que caracteriza a la comunicacién animal: el humano
se comunica a través del deslizamiento del sentido.

El deslizamiento del sentido y el descentramiento constitutivo del humano es
lo que parece no captar el discurso antiespecista que nos recuerda que somos otro
animal entre las especies del planeta. Irénicamente, el lado contrario, la afirmacién de
que no somos animales, tampoco supone la afirmacién de nuestra humanidad como
una identidad completa: preglintenle al abogado Rod Ponton, cuya falta de habilidad
con las herramientas de Zoom evitaron que quitara el filtro de gatito que tenia en su
perfil, resultando en una videollamada entre un juez, el abogado de la defensa y un
gato. Su frase quedé para la memoria: I'm here live, I'm not a cat (“Me encuentro aqui
ahora, no soy un gato”), mientras un gatito gris movia sus ojos con inocencia'.

Este deslizamiento del sentido es lo que no logra captar un intento de hacer
una semidtica de la comunicaciéon animal, una zoosemiética, que logre incluir al
lenguaje humano en ella. Es lo que intenta Carles Riba, preocupado por establecer
una interpretacion de la comunicacién animal basada en un cédigo, y esto de manera
doble: tanto la interpretacién se basa en un cédigo como el intercambio de informacién
entre los animales estd basado en un cddigo. El gran problema del cédigo®™ es que
estructuralmente necesita “una cierta cota de intencionalidad en la conducta signica
de los animales”™, ya sea para la produccién de mensajes como para la entrada del
sujeto en el circuito de esta transmision de mensajes, es decir, necesita que haya una
intencion de comunicar algo y de un sujeto que se asuma receptor en un circuito de
comunicacion, y en el caso de los animales esto es particularmente complicado, pues
no tenemos las condiciones suficientes para presumir que el animal asume la intencién
de comunicar o asume su lugar como receptor.

Frente a esta incapacidad, el humano no puede tener un acercamiento al
animal que no sea un acercamiento a través del significante. Mucho mas sombrio que
memes de gatos es el cuento “Venta de corral”, de Meryvid Pérez", en el que una
mujer despierta siendo una gallina entre otras de un corral, a punto de ser vendida.
Aqui notamos que los actos de las gallinas (picotear al que la agarra, cacarear des-
enfrenadamente, comer maiz del piso) funcionan como metéforas de la explotacion
sexual que el cuento narra. Una lectura desde lo Imaginario serfa pensar que estas
mujeres han sido, en la literatura, disfrazadas de gallinas, y con ello caer de nuevo en
la trampa de la antropomorfizacion de animales. Al nivel del enunciado quiza sea asi,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



pero lo interesante del cuento para esta discusién es que la voz que narra el cuento
es la propia gallina que esta siendo comprada, y en esta enunciacién queda claro que
el sujeto no puede reducirse a la imago con la que se presenta, pues ocupa un lugar
de enunciacion en el orden simbdlico en el que se implica.

Como bien sabe el psicoanalisis, la inclusién del humano en el orden simbélico
es todo menos fluida y ausente de obstaculos. La serie de animacién producida por
Netflix Bojack Horseman (creada por Raphael Bob-Waksberg, 2014-2020) nos muestra
un mundo donde humanos conviven con seres que tienen cuerpos de animales
antropomorfizados. Es frecuente en la serie ver momentos en que personajes animales
parecen comportarse de acuerdo a su “naturaleza”: el caballo protagonista de pronto
relincha durante el acto sexual con una mujer, una gata agente de talentos saca las
garras cuando se asusta, un perro actor levanta las orejas cuando escucha a alguien

aproximarse, un camello se toma toda la jarra de agua que hay en el bar. En todos estos
casos asistimos a un doblez de la antropomorfizacién de los animales, precisamente
en su camino a la significantizacién, pues no solo son animales que parecen humanos,
sino que sus actos animales estan atravesados por el significante, estan llenos de goce.

El quinto episodio de la segunda temporada, titulado “Chickens”, tiene como
premisa que una gallina ha escapado de una granja de gallinas de libre pastoreo. Nos
explica un comercial al principio del episodio que las gallinas que se consumen como
alimento en este mundo no son iguales a las gallinas que conviven con los demas
personajes, sino que han sido modificadas genéticamente para convertirse en animales
de consumo, o, en otras palabras, se les ha inducido un retraso mental, una atrofia
cerebral, para que no puedan comportarse como las gallinas humanoides.

Tenemos asi que hay gallinas que conviven con los demas animales protagonistas
(el caballo, la gata, el perro) y hay gallinas que son animales de consumo. Todos los
animales son iguales pero hay algunos mds iguales que otros: por un lado, el mundo
de los animales salvajes, y por otro, el mundo de los animales de lenguaje, es decir, que
han sido significantizados, siendo el nombre propio un momento fundamental en este
paso del sujeto al orden del lenguaje. De hecho, un punto de bisagra en ese episodio es
que la gallina que escap6 de la granja crea una relacion afectiva con el humano Todd,
cuando él usa su sonido particular de cacareo para nombrarla, para darle un nombre,
un significante, que la reconozca como parte del mundo humanizado. En una escena
del capitulo, el oficial de policia Fuzzyface (un gato) sigue la pista de la gallina hasta la
casa donde vive Todd. A pesar de que ella solo articula el mismo sonido de cacareo
una y otra vez, Todd logra hacer creer a Fuzzyface que ella estd interviniendo en la
propia conversacion a través de la homofonia, asi que su cacareo se traduce en Becca,

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102. 93



16. Lacan, Jacques. “La significacion del
falo”, en Escritos 2 (1960) (Ciudad

de México: Siglo XXI, 2009), 656.

17. Véase el esfuerzo publicado en
Macola, Erminia y Brandalise,

Adone. Bestiario lacaniano (Mélaga:
Miguel Gémez Ediciones, 2006).

94

book, back off, Bach, big. Esta serie de homofonias, vacilaciones y juegos de palabras
(por supuesto, intraducibles al espafiol) son lo que permite a la gallina escapar.
Entonces, el sonido del cacareo se convierte en la materia prima de cierta
equivocidad que va mutando de significado, del nombre de la gallina al nombre de un
compositor barroco. Esa materia es lo que el psicoandlisis reconoce como el significante,
ya que el significante no tiene una estructura fija, sino que parece ir desbocado por
su lado. A este desbocamiento Lacan lo llamé “la pasion del significante”, que existe

[...] en cuanto que no es tinicamente el hombre quien habla, sino que en el hombre y por
el hombre “ello” habla, y su naturaleza resulta tejida por efectos donde se encuentra la
estructura del lenguaje del cual él se convierte en la materia, y por eso resuena en él, mas
alla de todo lo que pudo concebir la psicologia de las ideas, la relacion de la palabra.’

Esto es lo que, con ciertas reformulaciones, mds adelante en su obra Lacan
llamara lalengua, aquel exceso sobre el lenguaje humano que no se compone de los
aspectos fisicos de la fonética, sino de un goce que va mas alla del sentido y que emerge
solo a partir del sentido mismo, una especie de dimension negativa de sentido hallada
solo al interior del sentido: de nuevo, ese descentramiento humano.

Lalengua es lo que estorba a la idea de que usamos el lenguaje como un medio
transparente para nuestra comunicacion, es el obstaculo que se cuela en la homofonia
de nuestro hablar y los deslices de nuestros mensajes, es una manera de entender la
leccion fundamental de la psicopatologia de la vida cotidiana de la que habl6 Freud:
como una psicopatologia de la comunicacién cotidiana.

Tenemos asi a lalengua como aquello que va descarrilado y a su propio antojo
en nuestro hablar, y esto provoca un deslizamiento del sentido como algo constitutivo
de la comunicacién humana. Bajo esta condicién es que nos podemos aproximar a
algunas ideas lacanianas de lo animal.

EL LACANIMAL

Como bien se sabe, los ejemplos y reflexiones que Lacan dio sobre los animales a lo
largo de su obra son numerosos y abarcan practicamente todos sus afios de trabajo
(aunque quiza especialmente se concentran en las décadas de los cincuenta y sesenta)"”.
Podriamos verificar en estos ejemplos una insistencia, que de algiin modo es /a insis-
tencia lacaniana por excelencia, en la escision fundamental y constitutiva del sujeto.
Ya desde el Seminario 7 (1953-1954), la escision estd entre el organismo bioldgico que
estudia la anatomia y el cuerpo que nos otorga el significante:

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



[...] esta es la Gnica diferencia verdaderamente fundamental entre la psicologia humana
y la psicologfa animal. El hombre sabe que es un cuerpo, cuando en realidad no hay
ninguna razon para que lo sepa, puesto que estd en su interior. También el animal esta

en su interior, pero no tenemos razén alguna para pensar que se lo representa asi."®

Aquf se sefiala una diferencia radical entre los animales y los humanos, pero no
una que se pueda sefialar positivamente (los humanos son X, los animales son Y), sino
una que solo puede senalarse a través de la falta de una diferencia clara: no sabemos
si los animales reconocen esta diferencia radical que nosotros habitamos a causa del
lenguaje, y que se evidencia en la necesidad de ese pegamento que hace el espejo: un
pegamento entre el Yo y el cuerpo que se refleja en el espejo cuando me paro frente
a él. Aqui el abismo no esta tanto entre el animal y el humano, sino entre lo que el
humano sabe de si y lo que sabe que el animal sabe de si.

La confusion entre el cuerpo bioldgico y el hecho de reconocerse en el cuerpo
biolégico, escisién condicionante del humano, es un primer lugar que lo distancia del
animal. Desde el lado de la zoosemidtica, Riba' nos comenta que si un especialista
en aves puede reconocer diferentes pajaros solo con escucharlos, podemos suponer
que los pajaros también reconocen distintas voces humanas. Cualquiera que haya
tenido un loro sabe esto, pero habria que preguntarse si los pajaros, como nosotros,
escuchamos voces en medio de la noche, escuchamos cosas distintas a las que se nos
dice, o si sus cantos tan precisos admiten la equivocidad a través de homofonias como
lalengua humana. El pjaro tiene un cuerpo que le permite sacar sonidos, pero no
sabemos si admite a la voz como un objeto, que es para el humano un lugar donde
se evidencia su distanciamiento entre el cuerpo y el Yo.

Mientras que a la altura del Seminario 1 el cuerpo parece ser un engano a causa
de la intromisién del significante, una década después, en el Seminario 10 (1962-1963),
Lacan reflexiona sobre el engano del significante como una escisién entre enganar y
ser enganado:

El animal, les digo, borra sus huellas y hace falsas huellas. Pero al hacerlo, ¢esta haciendo
significantes? Hay algo que el animal no hace: no hace huellas falsas, o sea, huellas
tales que se crea que son falsas, cuando son las huellas de su verdadero paso. Dejar
huellas falsamente falsas es un comportamiento, no diré esencialmente humano, sino
esencialmente significante. Ahi es donde esta el limite. Ahi se presentifica un sujeto.
Cuando una huella se ha trazado para que se la tome por una falsa huella, entonces

sabemos que hay un sujeto hablante, ahi sabemos que hay un sujeto como causa.*

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]

18. Jacques Lacan. El seminario. Libro 1. Los
escritos técnicos de Freud (1953-1954)
(Buenos Aires: Paidés, 1981), 253.

19. Riba (1990), 112.

20.Jacques Lacan. £l seminario. Libro
10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidés, 2007), 75.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102. 95



96

21. Riba (1990), 149-150.

El significante parece ser esa hiancia donde, entre animal y humano, habita el
sujeto. Lacan es muy claro en esto, y es uno de los puntos donde se distingue al sujeto
lacaniano del sujeto producto de las condiciones sociohistéricas del estructuralismo:
el sujeto lacaniano es eso que no alcanza a ser humano y a la vez ha dejado de ser
humano, es un sujeto que es como un ser humano, asi como el humano es un animal
que es como un humano.

En este pasaje del décimo seminario, el punto de Lacan es que reconozcamos
tres tipos de enganos. El primero es el engaio simple: uno engana haciéndole creer al
otro que una cosa es X cuando en realidad es Y. Claramente es el engafio que funciona en
el mundo animal: la tortuga caiman (Macrochelys temminckii) tiene una protuberancia
en la lengua que parece un gusano, y cuando los peces se acercan para comerlo, la
tortuga los come a ellos; uno engana y otro es engafnado.

El segundo engafo es el disfraz: uno se presenta ante el otro como X, cuando
tanto uno como el otro saben que en realidad es Y, y tanto uno como el otro saben
que el otro sabe. La diferencia es que no hay un enganado, pues el otro sabe que esto
es un disfraz: cuando vamos a una fiesta de disfraces donde alguien se ha disfrazado
de Freud o de una tortuga, sabemos que no es Freud ni una tortuga, sino un disfraz de
Freud o de una tortuga; y los disfrazados saben que sabemos que eso es un disfraz. Este
segundo engafio también es probable que habite entre los animales: Riba nos cuenta
de ritos donde simios macho sostienen una “falsa cépula” debido a que su trasero
tiene un aspecto similar al de las hembras, y esta sefal “equivocada” es perfectamente
incorporada como un “engaiio ‘aceptado’” dentro del grupo de monos?'.

El tercer engano es el que Lacan dice es propio del significante y, por ello, solo
lo hallamos en el humano. El engano significante consiste en que uno presenta X, que
el otro cree que es un engafo (digamos, cree que es Y disfrazada de X), cuando en
realidad no hay engano, pues es X. El cine nos ofrece una escena muy poderosamente
explicita de esto: en la pelicula Joker (Todd Philips, 2019), el personaje de Arthur Fleck
esta vestido del payaso, pero un par de policias que lo buscaban lo reconocen en la
calle y empiezan a perseguirlo. El logra meterse en una estacion llena de manifestantes
que llevan una méscara de payaso, roba una y se la pone: un payaso que se disfraza
de payaso. Los policias no logran reconocerlo entre la multitud de payasos, y logra asi
su escape. Aqui el abismo no esta tanto entre el animal y el humano, sino entre lo que
es verdadero y lo que es falso al interior del propio engafo.

Una década maés tarde, durante el Seminario 20 (1972-1973), asi se burlaba de
los experimentos psicolégicos con “unidades rateras” (modo burlén de referirse a las
ratas de los experimentos, precisamente en la medida en que el psicélogo asume que
hay correspondencia entre el comportamiento del cuerpo y el pensamiento):

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Siempre es haciendo sefias como la [unidad ratera] llega a lo que permite concluir que
hay aprendizaje. Pero esta relaciéon con los signos es de exterioridad. Nada confirma
que pueda haber en la rata aprehensiéon del mecanismo que se consigue apretando el
botén. Por eso lo Ginico que cuenta es saber si el experimentador comprueba no sola-
mente que la rata descubri6 el truco, sino que aprendié la forma en que un mecanismo

se aprehende, que aprendié lo que hay que aprehender.?

Lo que Lacan critica entonces es que el investigador se asume en el rol de
garantizar lo que la rata aprende porque la rata hace lo que se espera que haga para
demostrar que la rata aprende. Esta tautologfa crea una cadena causal de sentido en los
experimentos psicolégicos, cadena de la que el psicoanalisis es escéptico. La confusion
entre la accién de una rata y su psique indica otro abismo que no estd tanto entre el
humano y el animal, sino entre el humano como simple observador y el humano como
implicado en aquello que observa.

Esa es otra manera de entender la inexistencia del metalenguaje para Lacan. El
metalenguaje es el modo en que puede partir una interpretacion de la comunicacién
animal basada en el cédigo, como la que postula Riba, donde el humano es simplemente
un observador de animales que interactdan:

El observador humano ha de trabajar asentado sobre el postulado de la universali-
dad de la significacion (postulado genuinamente peirciano). El hombre puede recibir
informacion directamente de un animal, pero su posiciéon 6ptima y habitual en tanto
que cientifico sera la de «tercero situado ante la interacciéon de dos individuos de otra

especie distinta a la suya.?

¢Esta apuesta por ocupar la posicion de tercero como éptima no es acaso sobre
la que se fundamenta el metalenguaje? El problema del tercero es que el tercero es el
que pretende sancionar el proceso mismo de comunicacion sin implicarse en él. Por
ello, dice Riba mas adelante que, cuando somos observadores de un intercambio de
comunicacién entre animales, “seguimos recibiendo mensajes, pese a que estos no
nos son dirigidos intencionalmente. El «tercero» que observa [...] esta condenado a
observar significaciones, solo que estas, naturalmente, no le eran destinadas”*.

No le eran destinadas, pero se asume como observador de ese intercambio, es
decir, se implica en el intercambio animal precisamente con su intento de no implicarse. o

22.Jacques Lacan. £l seminario. Libro

Y evidentemente, el modo de implicarse en el intercambio animal es suponer que el 20. Aun (1972-1973) (Buenos
animal tiene una intencién: es estructuralmente necesario que se asuma una intencién Aires: Paid6s, 2008), 170.
para sostener que la comunicacién puede estudiarse con un cédigo. Esto lleva a Riba  23.Riba (1990), 86.
a caracterizar al animal de ser un sujeto, es decir, de un ser que se comunica, pues  24.1bid., 87.

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102. 97



25. Riba hasta dedica todo un capitulo de
su libro a criticar el antropocentrismo.

26.Jacques Lacan. “El psicoanalisis
verdadero, y el falso”, en Otros escritos
(Buenos Aires: Paidds, 2012), 183.

27, Ibid., 183.

98

estd en el circuito e-m-r-r. Hallamos nuevamente la tautologia tan problemdtica en
la aproximacién semiética al animal: en su intento de no ser antropocentrista®®, Riba
erige un metalenguaje a modo de cédigo para interpretar la comunicacién animal, lo
que deriva en asumir que el animal es un sujeto. Y el enorme problema de asumir que
el animal es un sujeto es que vale la pena preguntarse: ésujeto de qué tipo?, équé clase
de suposiciones sobre el sujeto y su interioridad son sobre las que se fundamenta la
zoosemiotica?, ¢es el sujeto del conductismo, del cognitivismo, de la escuela Gestalt,
del estructuralismo? Ciertamente no el sujeto del psicoandlisis, un sujeto del significante,
descentrado del Yo que esta hablando.

La distincién que nos ofrece el psicoandlisis es la distincion entre que el animal
responda a un estimulo y que el animal se asuma receptor de un mensaje; es decir, la
distincién entre, por un lado, creer que estamos observando lo que tendria lugar sin
nosotros, y, por otro, sabernos implicados en aquello que observamos.

Estas tres escisiones al interior de lo humano (entre cuerpo y Yo; entre engafar
y ser enganado; entre la simple observacién y la implicacion en lo que se observa) nos
llevan a considerar que, para el psicoandlisis, la escisién al interior de lo humano es la
escision causada por el Otro. Y es en el campo del Otro, como Lacan insistia, donde
se halla el niicleo de la comunicacién humana.

LA COMUNICACION LACANIANA

Si tuviéramos que sefialar lo mas esencial de la experiencia de la comunicacién para
Lacan, serfa la insistencia que él tuvo por reconocer que todo intento de comunicacién
es solamente posible a través de la apertura de la intersubjetividad a causa del Otro.
Esta insistencia fue muy particular durante los afos cinuenta. Me quedaré con una
Gnica referencia, el escrito El psicoandlisis verdadero, y el falso, de 1958, donde Lacan
establece que el descubrimiento de Freud permitia separar totalmente al humano del
“zoologismo espiritualista”2®. No hay manera de constituir una subjetividad si no es en
el Otro, en la medida en que es el Otro el lugar de la palabra:

[...] ninglin mensaje del sujeto se articula sino constituyéndose en el Otro bajo una forma
invertida: “Ta eres mi mujer”, “Td eres mi amo”. Estructura ignorada en las premisas
de las teorfas modernas de la informacion, en las cuales no obstante deberia marcarse

la anterioridad del receptor respecto de cualquier emisién.?’

¢A qué se refiere Lacan con que “deberia marcarse la anterioridad del receptor
respecto de cualquier emisiéon”? A que el sujeto, cuando habla, no lo hace de manera
espontanea, sino que lo hace en un circuito que ya lo incluye, pues siempre le habla

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



al Otro, pues siempre una carta llega a su destino. Esta es la praxis de clinica psicoa-
nalitica: el psicoandlisis no supone un didlogo, o, al menos, no en el sentido en que
la psicologia y las teorias simplistas de la comunicacién entienden el didlogo, es decir,
en el circuito E-mM-R-R.

En el discurso analitico, el analista no es el Otro que escucha, sino que ejerce
efectos con su silencio, con la repeticién de homofonias, con atolondrar lo dicho por
el analizante: en fin, con hacer de semblante de la falta del Otro. Esta relacién del
sujeto y el Otro (S 'y A, en los matemas de Lacan) es mucho mas compleja que ese
circuito e-M-r-R sobre el que se funda una comunicacién que no distingue entre el
significante y la sefal que emite la rata al apretar el boton. Asumir la terceridad que
impone el Otro es asumir el discurso analitico, y es asumir una comunicacién que no
se establece entre dos personas a modo de didlogo, sino que proviene del Otro, toda
vez que “todos los instrumentos de la comunicacion estan al otro lado, en el campo
del Otro, y de él tiene que recibirlos. Como lo he dicho desde siempre, de ello resulta
principalmente que es del Otro de quien el sujeto recibe su propio mensaje”.

Si es del Otro del que el sujeto recibe su propio mensaje, uno se percata que
la formulacién de una pregunta ya esta bajo la suposicion de una respuesta. En esta
paradoja de un efecto que crea sus propias causas, de una pregunta que es secuela
de su propia respuesta, de una légica dialéctica y no secuencial, es donde habita el
sujeto como hiancia propia del discurso analitico.

En el psicoandlisis, el analizante no es un emisor que diga “lo que piensa”, “lo
que tiene dentro”, asi como el analista no es un receptor que le retroalimenta con
consejos o que le responde desde lo que puede o debe hacer. La clinica analitica, de
seguirse sus principios, muestra que, ademas de lo que se dice, esta en juego lo que
no se dice, el silencio y el medio-decir de la verdad®: al analizante le sorprende lo
que dice, le angustia lo que calla, siente como ajeno aquello que dice y como propio
aquella realidad fantasmatica que le rodea. Es asi como se sostiene una clinica que no
cree ingenuamente en un individuo transparente, sino en un sujeto dividido.

CONCLUSIONES: SER COMO UN HUMANO

A diferencia, por un lado, del cognitivismo basado en los codigos semidticos que
suponen que los animales son sujetos como los humanos y que intentan reducirnos
a las descargas eléctricas de nuestro cerebro y a nuestras “neuronas espejo” *°, vy,
por otro lado, del activismo holistico “antiespecista” que insiste en afirmar nuestra
animalidad “natural”
del humano es a través del significante®, el psicoandlisis entiende al humano como el

sin importarle que el Gnico modo de reconocer la animalidad

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]

28.Jacques Lacan. £l seminario. Libro

2

3

3

©

(=

=

10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidés, 2007), 294.

. A propésito de esto, véase Jacques Lacan.

“Conférences dans les universités nord-
américaines: le 2 décembre 1975 au
Massachusetts Institute of Technology”,
en Pas-tout Lacan, Ecole lacanienne de
psychanalyse. Disponible en https://
ecole-lacanienne.net/wp-content/
uploads/2016/04/1975-12-02.pdf

. Véanse esas criticas en Laurent, Eric.

El reverso de la biopolitica (Buenos
Aires: Grama ediciones, 2016).

. En sus mayores delirios, este activismo

“antiespecista” no duda en otorgar
derechos sexuales a las gallinas que son
“violadas” por gallos. Ver aqui: https://
www.ondacero.es/noticias/virales/viraliza-
video-animalistas-que-separan-gallos-
gallinas-porque-violan_201909015
d6bc1c20cf25f0fb4851548.html

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102.

99



100

32. Zizek, Slavoj. Less than Nothing
(Londres: Verso, 2012), 166.

ser descentrado en el que habita la pulsion, en contra del instinto animal; el deseo, en
contra de la bisqueda de la satisfaccion animal; el goce, en contra del placer animal;
el objeto a, en contra de los diferentes objetos del mundo animal; el orden simbélico,
en contra de las caracteristicas fisicas del medio ambiente; la identificacion, en contra
de la reciprocidad animal. En el humano este descentramiento es una radical alteridad
en su propio interior, un problema fundamental respecto de si mismo que provoca que
nunca sea suficientemente humano o se exceda de su humanidad.

Asi, el problema no es la division entre animal y humano, o preguntarse si el
animal es una alteridad radical frente al humano, sino percatarse de que la alteridad
es lo que constituye al humano. La division estd entre lo humano y aquello que es
inhumano: solo los seres humanos habitan una dimensién inhumana. Para Zizek?,
es evidente la linea que distingue lo “no humano” de lo “inhumano”: lo “no humano” es
simplemente aquella cosa que no es humana, como la computadora en la que estoy
escribiendo esto, o el sol que ilumina a través de una ventana, o el perro que descansa
a mi lado; por otra parte, lo “inhumano” es algo que ha atravesado la humanidad, es
algo no humano que solo es posible en la medida en que es una accién humana. Los
animales matan a otros animales, pero no hacen campos de concentracién con ellos,
ni buscan métodos mas “efectivos” y “baratos” para asesinarles. Los animales tienen
sexo, pero no producen pornografia ni explotan sexualmente a otros de su especie. Los
animales comen, pero no hacen concursos de comida, ni sufren anorexia o bulimia.
Podemos sin mucha dificultad pensar en acciones inhumanas cometidas por humanos,
pues solo el humano puede cometer actos inhumanos, pero no podemos pensar en
acciones “incaninas” o “infelinas”, pues los perros y los gatos no estan descentrados de si,
no cometen actos con exceso, por mds salvajes, agresivos o bestias puedan parecernos.

En otras palabras, si el humano es un animal, ciertamente es un animal en el
que la animalidad es un problema, ya que existe el sujeto: lo que distingue al humano
de los demds animales es que es un animal para el que su animalidad es problematica.

La escisién causada por el lenguaje, manifestada en nuestros equivocos, en
lalengua, en la voz como objeto que estorba la comunicacién, en nuestro continuo
intento de demostrar que si 0 que no somos animales, es apuntada en este exceso
por encima del significado de las palabras. La comunicacién humana, entonces, esta
bajo la condicion de habitar en el exceso de sentido. El humano es un animal que
no solo habita el universo del lenguaje y del sentido, sino que, por esa misma razén,
contiene en su interior la alteridad del sinsentido mismo, y esto es lo que no le permite
reducirse a su animalidad.

Si es la alteridad lo constitutivo de lo humano, entonces el humano no esta
frente a los demas animales a nivel de la diversidad biolégica, sino como diferencia.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



La afirmaciéon misma de “nosotros solo somos otros animales en el planeta” revela un
enunciado evidentemente cierto para la ecologfa y la biologia, pero una posicién de
enunciacion que lo niega: somos los tGinicos animales que hacen esa declaracién, que no
solo emiten sonidos que tienen un significado, sino que hablan en el exceso de sentido.

Asi, lo que introduce el humano no es simplemente un 1 mas que se suma a
la lista de los animales que han poblado el planeta, sino que es un corte fundamental
que crea la totalidad animal. Es decir: el propio hecho de que el humano, un animal
como los demads, haga este sefialamiento de ser “solo un animal” ya demuestra que no
solo es un animal diferente, sino que él mismo es la diferencia animal. El momento de
la verdad del humano no se agota en la herida narcisista darwiniana de enterarse que
es otro animal en el mundo, sino en llevar este enunciado a la enunciaciéon misma: el
hecho de senalar esta condicion de diversidad es lo que lo pone como una diferencia
radical (y no solo diversidad).

Mientras que vemos a un perro, una abeja, un gato, una gallina y un caballo
como animales que son perros, abejas, gatos, gallinas y caballos, notamos que el
descentramiento del significante hace al humano un animal que es como un humano.
Lo que define al ser humano es precisamente su nombre, donde hallamos el doblez
necesario para afirmarse: el ser humano es un continuo intento de ser humano.

REFERENCIAS

BARNETT, S. A. La conducta de los animales y
del hombre. Madrid: Alianza Universidad.
1972.

BenvenisTe, EmiLe. Problemas de lingtiistica ge-
neral I. Ciudad de México: Siglo XXI. 1971.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 1. Los escri-
tos técnicos de Freud (1953-1954). Buenos
Aires: Paidés. 1981.

LACAN, Jacques. El seminario. Libro 10. La an-
gustia (1962-1963). Buenos Aires: Editorial
Paidds. 2007.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Editorial Paidds.
2007.

LAcAN, JacqQues. “La significacion del falo”
(1958). En Escritos 2. Ciudad de México:
Siglo XXI, 2009.

Lacan, Jacques. “El psicoandlisis verdadero, y
el falso” (1958). En Otros escritos. Buenos
Aires: Editorial Paidds, 2012.

LACAN, JacqQues. “Conférences dans les
universités nord-américaines: le 2
décembre 1975 au Massachusetts Institu-
te of Technology”. En Pas-tout Lacan, Ecole
lacanienne de psychanalyse. Disponible en
https://ecole-lacanienne.net/wp-content/
uploads/2016/04/1975-12-02.pdf.

LAURenT, ERic. E reverso de la biopolitica. Bue-
nos Aires: Grama Ediciones. 2016.

MacolLa, ERMINIA Y BRANDALISE, ADONE. Bestiario
lacaniano. Malaga: Miguel Gémez Edicio-
nes. 2006.

McGowan, Topp. “Like An Animal. A Simile
Instead of a Subject” (2018). En Thakur, C.

SERGIO J. AGUILAR ALCALA [HABLAR COMO UN HUMANO: LO ANIMAL, LA COMUNICACION Y EL PSICOANALISIS]

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 87-102.



B. y Dickstein, J. M. (eds.). Lacan and the  Risa, CARLES. La comunicacién animal. Un en-

Nonhuman. Cham: Palgrave, 2018. foque zoosemidtico. Barcelona: Anthropos.
Pérez, MirvviD. Pentandra. Ciudad de México:  1990.

Secretarfa de la Cultura y las Artes de Yu-  Z1ZEk, Stavo). Less than Nothing. Londres:

catan. 2020. Verso. 2012.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
102 Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



