poi: 10.15446/djf.n23&24.124758

Bordes cartesianos. La instancia del animal

en el sujeto del significante

(cc)

cOmMo cITAr: Consentino, Maximiliano. “Bordes
cartesianos. La instancia del animal en el sujeto
del significante”. Desde el Jardin de Freud
23&24 (2025): 67-86, doi: 10.15446/djf.
n23&24.124758.

e-mail: Maximiliano.consentino@gmail.com

© Obra plastica: Sara Herrera Fontan

ARTICULO DE INVESTIGACION | FECHA DE RECEPCION: 16/03/2022.

MAXIMILIANO CONSENTINO

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina

Bordes cartesianos.

La instancia del
animal en el sujeto del
significante

En este articulo sostengo desde
una perspectiva deconstructiva
que, si bien el sujeto del signifi-
cante subvierte ciertos motivos
cartesianos, atn reproduce el borde
cartesiano entre el humano vy el
animal-maquina. Para dar cuenta
de esto, en primer lugar, abordo la
literalizacion del sujeto efectuada
por Lacan en los anos del retorno
a Freud. En segundo lugar, hago
manifiesta, a través de la estrategia
deconstructiva de Derrida, la re-
produccién, interna y externa del
borde cartesiano en el sujeto del
significante. En tercer lugar, analizo
la recepcion contemporanea del
sujeto del significante y la exclusion
del animal. Finalmente, propongo,
a través de la figura del parlétre,
pensar la dimensiéon comunitaria
del significante incluyendo a todos
los vivientes.

Palabras clave: significante; sujeto;
animal; comunidad; parlétre.

Cartesian Borders:

The Instance of the
Animal in the Subject of
the Signifier

In this article, | argue from a de-
constructive perspective that al-
though the subject of the signifier
subverts certain Cartesian motifs,
it still reproduces the Cartesian
border between the human and
the animal-machine. To substan-
tiate this claim, | first examine
Lacan’s literalization of the subject
during the years of his return to
Freud. Second, drawing on Der-
rida’s deconstructive strategy, |
make manifest both the internal
and external reproduction of the
Cartesian boundary within the
subject of the signifier. Third, |
analyze contemporary receptions
of the subject of the signifier and
the exclusion of the animal. Finally,
through the figure of the parlétre, |
propose rethinking the communal
dimension of the signifier so as to
include all living beings.

Keywords: signifier; subject; animal;
community; parlétre.

FECHA DE ACEPTACION: 15/03/2024.

Bordures cartésiennes:
I’instance de I"animal
dans le sujet du
signifiant

Dans cet article, j'avance, d’'un
point de vue déconstructif, que si le
sujet du signifiant subvertit certains
motifs cartésiens, il reproduit néan-
moins la bordure cartésienne entre
I’lhumain et I'animal-machine. Pour
étayer cela, j'examine d’abord la
littéralisation du sujet effectuée par
Lacan durant les années du retour
a Freud. Ensuite, a travers la straté-
gie déconstructive de Derrida, je
mets en évidence la reproduction,
interne et externe, de la bordure
cartésienne au sein du sujet du
signifiant. En troisieme lieu, j'ana-
lyse la réception contemporaine
du sujet du signifiant et l'exclusion
de lI'animal. Enfin, par la figure
du parlétre, je propose de penser
la dimension communautaire du
signifiant en y incluant tous les
étres vivants.

Mots-clés: signifiant; sujet; animal;
communauté; parlétre.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

67



1. Sigmund Freud, “Una dificultad
del psicoanalisis” (1917), en Obras
completas, vol. xvii (Buenos Aires:

Amorrortu, 2006), 135.

2. Jacques Lacan, “Subversion del sujeto y
dialéctica del deseo en el inconsciente
freudiano” (1960), en Escritos 2

(Buenos Aires: Siglo XXI, 2002), 773.

3. Jacques Derrida, “’Hay que comer’ o
el célculo del sujeto”. Entrevistado por
Jean-Luc Nancy, Confines 17. Disponible
en: https://redaprenderycambiar.
com.ar/derrida/textos/comer_bien.

htm (consultado: 19/03/22)

4. Ibid.
5. Ibid.

6. El animot (I'animot) es un neologismo
producido por Derrida para hacer
patente la violencia de ubicar bajo el
singular “el animal” una multiplicidad
de especies a las que se confrontarfa “el
humano”. En francés animot se oye como
animaux, plural de animal en esa lengua,
y su grafia muestra que “animal” es solo
una palabra (mot). Para una discusién
mas extensa, cf. Cristina De Peretti,

“A proposito de los animales (algunas
reflexiones a partir de los textos de
Jacques Derrida)” (2008), en Por amor a
Derrida (Buenos Aires: La Cebra), 22-23.

1"

68

s un lugar comun considerar al psicoandlisis como un discurso que pone en

cuestion los cimientos sobre los que descansa la figura del sujeto moderno:

un sujeto soberano y calculador, unitario e idéntico a si mismo, amo y sefor

de una realidad interiorizada en el teatro de su conciencia. Esta opinién se
extiende y domina los circuitos académicos de las llamadas “ciencias humanas” o
“humanidades”, que comprenden la sentencia freudiana “el yo no es el amo en su
propia casa”’ como una evidencia de la funcién condicional del lenguaje respecto de
lo inconsciente.

Por supuesto, la ensenanza de Lacan, desde los anos del retorno a Freud, con su
énfasis en la preexistencia del orden significante en el advenimiento del sujeto, es faro
de esta discursividad critica del sujeto moderno. La definicién canénica de “Subversion
del sujeto y dialéctica del deseo en el inconsciente freudiano”, “un significante es lo
que representa al sujeto para otro significante”?, comprende al sujeto como efecto y
causa de la cadena significante, a la vez que impide su reduccién a una concepcién
sustancialista y biologicista. No resulta casual, en este sentido, que el sujeto del
inconsciente, estructurado como un lenguaje, sea, en el combate contra la metafisica
de la subjetividad moderna, la recepcion dominante de la herencia freudiana dentro de
un ambito —el de las humanidades— signado por el programa logofonocéntrico que
entrona al lenguaje como criterio demarcatorio entre el humano y el animal.

En una entrevista realizada por Jean-Luc Nancy para pensar la pregunta “¢quién
viene después del sujeto?” —publicada luego como “’Hay que comer’ o el célculo
del sujeto”*—, Derrida, antes de desplazar la pregunta que motiva la entrevista a la
interrogacién sobre el équién? —un quien “asediado por la problematica de la huella
y la différance™ y anterior a la distincién sujeto-objeto—, se refiere al sujeto del
significante: si bien admite que el sujeto en la ensefanza lacaniana no es asimilable al
sujeto moderno, deja planteada la sospecha: “y aun, habria que mirar mas de cerca...”.
Si, mirar el sujeto del inconsciente mas de cerca, pero también, siguiendo el motivo
de esta convocatoria, desde la mirada del animal, ese otro que por exclusién forja el
“nosotros los humanos”, esa palabra que silencia una multiplicidad heterogénea:
el animot®. Mirar la subversion del sujeto lacaniana desde y a través del animot, la

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



apuesta de este texto, hace patente la restancia’” del sujeto moderno en la ensenanza
del psicoanalista francés.

Para hacer mas claro este punto, considero que es necesario hacer un rodeo
por la operacién, como la denominan Lacoue-Labarthe y Nancy, de literalizacién del
sujeto en “La instancia de la letra en el inconsciente o la razén desde Freud”. Considerar
los efectos de la letra para pensar el sujeto implica un descentramiento de la figura
del sujeto moderno expresada tradicionalmente en el cogito cartesiano. Sin embargo,
como nota Nancy en Ego sum, afos después de la lectura deconstructiva ensayada
con Lacoue-Labarthe en E titulo de la letra (una lectura de Lacan), la apelacién masiva
a la lingtifstica estructural, para dar cuenta del sujeto del significante, reintroduce los
topicos humanistas, junto a sus prejuicios antropocéntricos, que la operacién lacaniana
pretendia desterrar.

Siguiendo la indicacion de Nancy y apoyado en el texto de Derrida El animal
que luego estoy si(gui)endo, voy a intentar mostrar que, si bien el sujeto del significante
subvierte ciertos motivos cartesianos, Lacan reproduce el mismo borde cartesiano entre
lo humano y el animal-méquina. Esto se hace evidente, no solo en la bisqueda de un
[imite que distinga, de forma clara y distinta, un ambito del otro, sino en los términos
oposicionales exportados del Discurso del método para dar cuenta de dicha oposicién.
En este punto, conviene notar que el borde cartesiano opera, asimismo, para distinguir
lo animal en lo humano, puesto que la intuicion del cogito implica un corte radical
con el cuerpo-animal-viviente. Esta exclusién interna de lo animal, que voy a analizar
en tercer lugar, se manifiesta en la recepcién contemporanea de Eidelsztein del sujeto
del significante. Finalmente, luego de haber dado cuenta de la doble dimension del
borde cartesiano, voy a proponer, a través de la figura del parlétre, ampliar el aspecto
comunitario del significante a todo lo viviente.

EL SUJETO POR FIN LITERALIZADO

Si bien la cuestion del sujeto se encuentra presente en la ensefianza de Lacan desde
los primeros afos de su seminario, “La instancia de la letra...” —un discurso pronun-
ciado en 1957 en el auditorio Descartes de la Sorbonne, ante un puiblico compuesto
en gran parte por estudiantes de humanidades, luego publicado como parte de los
Escritos— es un momento del desplazamiento lacaniano de especial interés, tanto por
hacer patente el retorno a la textualidad freudiana a través de la lingistica estructural
y la filosoffa heideggeriana, como por la operacién literalizante que efectda sobre el
sujeto. Por estos mismos motivos, “La instancia de la letra...” es un escrito que propici6

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]

7. Como desarrolla Cragnolini ampliamente
en Derrida, un pensador del resto
(2002), la restancia (restance) es lo
que resta y resiste a toda totalizacién
metafisica: la diseminacion de la
textualidad, juego de sustituciones
infinitas e incontrolables. El resto, contra
una version del sentido comdn, no
debe confundirse con lo que queda'y
permanece; sino, mas bien, el resto es lo
que impide que la totalidad se cierre.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 69



8. Jacques Lacan, El seminario. Libro
20. Aun (1972-1973) (Buenos
Aires: Paidés, 2011), 81.

9. Ibid., 81.

10. Jacques Lacan, “La instancia de la
letra en el inconsciente o la razon
desde Freud” (1957), en Escritos 1

(Buenos Aires: Siglo XXI, 2002), 474.

11. Ibid.
12. Ibid., 476.
13. Ibid.
14. Ibid.
15. Ibid.

70

la estrategia de lectura deconstructiva de Lacoue-Labarthe y Nancy en £ titulo de la
letra (una lectura de Lacan).

Resultado del trabajo realizado en el seminario que Derrida dictaba en la
Ecole Normale Supérieure, el texto de Lacoue-Labarthe y Nancy es recomendado
por Lacan en su seminario Aun, contemporaneo a la publicacion de E titulo de la letra
(una lectura de Lacan), como “modelo de buena lectura”... al menos hasta las Gltimas
treinta paginas, donde los autores concluyen que “La instancia de la letra...” exhibe un
sistema circular, que Lacan considera escritas con “las peores intenciones”. Sea como
fuera, lo que me parece relevante de la estrategia deconstructiva de Lacoue-Labarthe y
Nancy es que pone de manifiesto tanto los motivos logofonocéntricos que impregnan
la literalizacion del sujeto como los puntos en los que subvierte al cogito cartesiano.
Dos dimensiones solidarias, pero también en tension, que, al abordar “Subversién del
sujeto...” en el préximo punto desde la perspectiva del animot, funcionan como telén
de fondo del humanismo lacaniano.

El proyecto de “La instancia de la letra...”, sostienen Lacoue-Labarthe y Nancy,
es establecer una ciencia de la letra. El objeto de esta ciencia es la letra entendida como
un redoblamiento literal del sujeto: por un lado, el sujeto estd implicado vy literalizado
por la estructura del lenguaje — “el lenguaje con su estructura preexiste a la entrada
que hace en él cada sujeto en un momento de su desarrollo mental”’>—; por el otro,
la preexistencia del lenguaje es radicalizada por la preinscripcion del sujeto a través de
su nombre propio— “su lugar estd ya inscrito en el momento de su nacimiento”"—.
Todavia mas y de manera complementaria, la literalizacién del sujeto es solidaria a
una teorfa particular del contrato, del pasaje de lo animal a lo humano, puesto que lo
anterior al sujeto no es ya la sociedad o la comunidad, sino el lenguaje. El sujeto no se
deja explicar por ningln tipo de etnografia, no responde ni se determina por una
cultura o momento histérico, sino por la estructura literante en la que se encuentra
preinscripto como nombre propio.

Como sefiala Lacan, contra una deriva biologicista en psicoandlisis —pero
reintroduciendo cierto antropocentrismo, sobre el que volveré en el préximo punto—,
“la dualidad etnografica de la naturaleza y la cultura estd en vias de ser sustituida”?
por el lugar primordial del lenguaje en la condicién humana, es decir, “lo que distingue
esencialmente a la sociedad humana de las sociedades animales”™. Esta imbricacién
entre sujeto y lenguaje, no reductible a ninguna forma de etnografia, antropologia o
psicologia, encuentra en la linglistica, situada en “posicién piloto”™ para las ciencias
humanas, una auténtica “revolucién del conocimiento”’, que solicita una nueva
ciencia del sujeto. La ciencia de la letra abreva, al menos en un primer momento, de
la lingtifstica estructural y el algoritmo que funda su cientificidad.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Recordémoslo:
S
s

Cuatro son las modificaciones que introducen, siguiendo la propuesta de El
titulo de la letra (una lectura de Lacan), la transformacion del signo lingtistico en un
algoritmo. Primero, se suprime un paralelismo entre el significante y el significado, dado
que el dltimo se escribe con mindscula y en itdlicas. Segundo, se elimina la elipsis que
engloba al significante y al significado, por lo que se suprime la estructura unitaria del
signo. Tercero, consecuencia del punto anterior, se rechaza la figura del significado y
significante como dos caras del signo lingtistico, en favor de concebirlos en dos etapas.
Cuarto, se enfatiza la barra que separa al significante del significado para destruir la
funcion representacional del signo.

Ahora bien, la operacién de Lacan no es solamente una intervencion en el
debate sobre lo arbitrario del signo, sino un intento de evitar el impasse que supone
“la correspondencia biunivoca de la palabra (mot) con la cosa, aun cuando fuese en
el acto de nombrar”'. Es por esto por lo que el ataque de Lacan se dirige, més que al
vinculo arbitrario entre un significante y un significado cualquiera, a la idea de que el
significante debe representar al significado por mas arbitraria que se considere la unién
entre ambos. El acento que Lacan coloca sobre la barra, en un primer tiempo, produce,
en un segundo tiempo, un desplazamiento en el significante, puesto que al no formar

ya parte del signo lingtiistico se convierte —concepto paradéjico— en un significante
que no representa, un significante sin significacion. El significante, devenido en funcién
auténoma, se desliza hasta su encuentro con otro significante sin representar a ningtn
significado. Para dar cuenta de este punto, Lacan toma la famosa ilustracién del &rbol
que aparece en el Curso de lingtiistica general y la suplanta (figura 1).

CABALLEROS DAMAS

 — (-

Ficura 1. Figura de Lacan 16. Ibid., 477.

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 71



17. Ibid., 479.

18. Ibid.

19. Ibid., 479-480.
20. Efecto de retardo.

21. Lacoue-Labarthe y Nancy tienen en
mente la siguiente cita de “La ciencia

y la verdad”: “Ejemplo de ello [es] la
teorfa de los juegos, mejor llamada
estrategia, donde se aprovecha el
caracter enteramente calculable de

un sujeto estrictamente reducido a la
férmula de una matriz de combinaciones
significantes”. Cfr. Jacques Lacan, “La
ciencia y la verdad” (1966), en Escritos
2 (Buenos Aires, Siglo XXI, 2002), 818.

22. Philippe Lacoue-Labarthe y Jean-
Luc Nancy, H titulo de la letra

(una lectura de Lacan) (Barcelona:
Ediciones Buenos Aires, 1981), 82.

72

Como se puede observar, Lacan ubica sobre la barra, en el lugar del significante
o imagen acustica, dos términos, y debajo, en el lugar del significado o concepto, dos
puertas. Estas puertas gemelas muestran el punto crucial de la ilustracion, puesto que
Lacan sostiene que “simbolizan, con el lugar excusado ofrecido al hombre occidental
[...], el imperativo que parece compartir con la gran mayoria de las comunidades
primitivas”", introduciendo, de esta forma, seglin Lacoue-Labarthe y Nancy, la simbo-
lizacion de una ley. El paso del significante a la simbolizacion, en este caso la ley de la
“segregacion urinaria”'®, es presentado por Lacan como una precipitacion de sentido.
Este pasaje, la precipitacion de sentido, implica la supresién de la representacién y
también de la referencia (en calidad de posicién determinada del significado), para
“mostrar cémo el significante entra de hecho en el significado: a saber, bajo una
forma que, no siendo inmaterial, plantea la cuestién de su lugar en la realidad”®.
Queda consumada la desviacién mas radical del signo linglistico: el significante no
representa al significado, sino que accede al significado como consecuencia de su
propio funcionamiento.

De este modo, la articulacién significante, considerada en conjunto con la
estructura del significante, produce como consecuencia —por la desviacién de la
lingliistica saussureana que destruye el signo como unidad significativa— que el sentido
no se encuentre en ningln elemento de la cadena, mas bien, el sentido es una insistencia
en la articulacion misma de la cadena. Al rechazar el paralelismo relacional entre
significado y significante, ilustrado por los dos flujos de agua en el Curso de lingtiistica
general, Lacan también rechaza la concepcién lineal de la significacion a favor de una
retroactiva expresada en los puntos de almohadillado®.

El sujeto —este es el punto donde la l6gica del significante se anuda con el
sujeto— se define como lo que el significante representa, y esto debe entenderse, como
indican Lacoue-Labarthe y Nancy, de la siguiente manera: si el sujeto es la posibilidad
del habla y si se efectia como cadena significante, entonces lo que el significante
representa para otro significante es el sujeto. De este modo, el sujeto del significante
no se puede identificar con un sujeto sustancial duefio de un querer-decir; mas bien,
lo excluye, puesto que, al considerar al sujeto instituido en y por el significante, se
convierte en un calculo similar al que se encuentra en las teorias del juego?. Se trata
entonces de un sujeto que no es subjetivo, en la acepcion filoséfica tradicional, sino de
un sujeto producido por una combinatoria que no esta presente a si mismo (carece de la
autorreflexividad de la conciencia) ni se localiza en un lugar determinado (es puro
calculo aleatorio). De este modo, la funcién significante es “un juego en lugar del yo
(un jeu en place de je)"*; un juego con dos reglas —la metéafora y la metonimia— que
engarza la légica del significante con la teoria freudiana del deseo.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



La clave para Lacoue-Labarthe y Nancy es que la desviacion de la lingiiistica de
Saussure (y también de Jakobson) permite la articulacién de la letra con el psicoandlisis.
El punto de esta articulacion es el deseo por cuanto la l6gica del significante deviene
en légica del deseo. De manera mas especifica, el proceso de significacion impide
que el significante alcance al significado (llega hasta su limite sin traspasarlo); mas
bien, el significante solo puede deslizarse sobre la barra en ausencia de un sentido
referencial. Precisamente, esta ausencia de sentido, “la inherencia de un (-1) en la
cadena significante”?, es tanto su causa como su telos inalcanzable: el objeto del
deseo. Este horizonte teleolégico se completa con la funcién metaférica, funcién que no
puede escindirse del sujeto? (cabe recordar aqui que el sujeto es lo que un significante
representa para otro significante) que insiste en la cadena significante. Esta teleologia,
por lo demds, impide que el sujeto pueda devenir en un sujeto sustancial garante de
su querer-decir: los efectos de verdad en el hombre son el producto material de la
instancia de la letra en el inconsciente.

La articulacion entre psicoandlisis y lingtiistica, entre letra y verdad implicando
al deseo, es la que funda la ciencia de la letra. Sin embargo, cuando aparece el deseo,
lugar donde se debe articular la verdad y la letra, Lacoue-Labarthe y Nancy notan que
la articulacion falta. Y esto es asi porque la arquitectura del escrito lacaniano lo impide.
Esta arquitectura se sostiene en una serie de desviaciones: la primera es respecto a la
lingtiistica de Saussure, pero autorizada en la proyeccién de la conceptualidad freudiana
en la lingtiistica; la segunda implica realizar una (re)lectura lingtistica de Freud, traducir
la conceptualidad freudiana a los términos de la lingiistica. El problema, planteado de
este modo, entraia cierta circularidad, dado que la lectura lingtiistica de Freud “repite
la lectura freudiana de la lingtiistica de la que ella misma era condiciéon”*. Esto es lo
que impide la articulacién, puesto que no hay l6gica que permita articular la lectura
de Freud segtin Saussure, quien, al mismo tiempo, debe ser leido segin Freud. Este
movimiento no es un circulo hermenéutico ni una dialéctica, sino una estrategia
particular, una estrategia del ardor, podriamos decir, que convierte la articulacion en
cenizas al no contarse con un origen, un punto desde el cual leer. ¢Primero Freud o
primero Saussure?, es la simple pregunta que los autores plantean y que no se puede
responder desde el escrito de Lacan.

Sien la primera parte de “La instancia de la letra...” se produce una proyeccion
de la conceptualidad freudiana sobre la lingtistica, en la segunda parte se repite, bajo el
adagio de leer a Freud a /a lettre, la lectura de Freud, pero desde una lingtistica que ya
es freudiana. En este sentido, se trata, mas bien, de una (re)lectura que se sostiene en
dos principios: primero, supuesto logofonocéntrico, identificar las metéforas freudianas
tomadas de escrituras no fonéticas (los jeroglificos, por ejemplo) con la “estructura

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

23.Jacques Lacan, “Subversién del

24.

2

3

sujeto y dialéctica del deseo en el
inconsciente freudiano”, 779.

Tal como lo expresan los autores: “La
metéfora redne, pues, la funcién del
sujeto y la de la palabra (mot); es el

lugar donde la segunda se apodera del
primero y lo literaliza” Cf. Phillipe Lacoue-
Labarthe y Jean-Luc Nancy, El titulo

de la letra (una lectura de Lacan), 88.

. Phillipe Lacoue-Labarthe y Jean-

Luc Nancy, H titulo de la letra
(una lectura de Lacan), 98.

73



26.Jacques Lacan, “La instancia de
la letra en el inconsciente o la
razén desde Freud”, 490.

27. Aunque Lacoue-Labarthe y Nancy no lo
expresen de esta forma, consideramos que
estos motivos se encuentran latentes en

la transcripcion literal del capitulo de “La
interpretacion de los suenos” dedicado

al trabajo del suefio. Recordemos la
literalizacion de los mecanismos oniricos:
la Einstellung se transcribe como el
deslizamiento constante del significado
bajo el significante; la Verdichtung

o condensacion como metéfora; la
Verschiebung o desplazamiento como
metonimia; la Riicksicht auf Darstellbarkeit
que Lacan traduce por égard aux moyens
de la mise en scéne —“deferencia a los
medios de la puesta en escena”—y
vincula con una limitacién o una condicién
impuesta al significante en el interior del
“sistema de escritura”; mientras que la
elaboracién secundaria se debate entre

los desperdicios del proceso consciente
(Tagtraum) o el juego significante
inconsciente (Traumgedanken). Cf. Jacques
Lacan, “La instancia de la letra en el
inconsciente o la razén desde Freud”, 491.

28.Jacques Lacan, “La instancia de
la letra en el inconsciente o la
razén desde Freud”, 495.

29. Ibid., 497.
30. Ibid., 498.

31. Cfr. Pablo Mufoz, Libertad y
responsabilidad en la préctica del
psicoanélisis (2021) (Buenos Aires:
Letra Viva) y Bruno Bonoris, El
nacimiento del sujeto del inconsciente
(2019) (Buenos Aires: Letra Viva).

74

literante (dicho, de otra manera, fonemdtica)”* del juego combinatorio del significante;
segundo, traducir el trabajo del sueno (Traumarbeit) freudiano al funcionamiento de
la letra?”. De este modo, la férmula de la metonimia muestra que el funcionamiento
de la cadena significante instaura “la carencia (manque) del ser en relacion con el
objeto”?%; mientras que la férmula de la metafora hace patente, mediante la sustitucion
de un significante por otro, el efecto de significacion. Ahora bien, la metéfora ligada
con el lugar del sujeto es el punto crucial del problema, dado que el texto de Freud
no se articula con relacién al sujeto. Por tanto, Lacan necesita recurrir a otro texto, ni
lingtiistico ni freudiano, al texto filoséfico: una repeticion de la repeticién que lleva el
nombre de Descartes.

La operacion lacaniana sobre el cogito cartesiano apunta tanto a quitarle
su caracter sustancial como a convertir al sujeto en una combinatoria (una teorfa
del juego) no identificable a ninguna forma de psicologia o subjetivismo. Lacan
produce una subversion del sujeto cartesiano: el sujeto del significante se encuentra
descentrado, no es idéntico a si mismo y carece de autorreflexividad. Asimismo, si
el cogito es la intuicién de la verdad del “pienso, luego existo”, tal como lo plantea
Descartes en la segunda de sus Meditaciones metafisicas, Lacan va a proponer, para
borrar “el espejismo que hace al hombre moderno tan seguro de ser él mismo”%, la
siguiente intervencion: “pienso donde no soy, luego soy donde no pienso”°. El cogito
cartesiano, ain en su evanescencia, asegura la identidad entre ser y pensar; mientras
que lo que constituye “la razén desde Freud”, como el titulo del escrito indica, es la
ausencia de cualquier identidad posible entre ser y pensar (“o pienso o soy”). Puesto
que si hay pensamiento el sujeto no es el duefio, si hay sujeto no hay pensamiento.
Lacan intenta situar, mediante la subversién del cogito, que la relacion del significante
con el sujeto del significado es excéntrica; es decir, no soy el mismo cuando hablo
de mi que de aquel sobre quien hablo. Por esto, entre pensamiento (la operacion del
significante) y el ser no hay identidad; la razén freudiana es la que asigna una tépica
para el pensamiento (el enunciado) y otra para el ser (la enunciacion).

Lo IMAGINARIO, UNA JAULA PARA EL ANIMOT

El sujeto del significante, inscripto como nombre propio en una estructura literante
que lo precede, articula significante y deseo a través de la subversién del sujeto
cartesiano. Subversién que instaura un sujeto excéntrico y descentrado, dependiente
del orden simbélico, dividido desde su constitucién y no idéntico a si mismo. Estos
aspectos, ampliamente reconocidos en la literatura lacaniana®, silencian la presencia
de otro motivo del programa cartesiano: la cuestion de la respuesta y la palabra en

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



la distincion entre lo humano y lo animal. El dualismo alma-cuerpo, solidario de una
visién mecanicista de lo corporal, funciona, al mismo tiempo, como borde del orden
humano: la presencia del alma racional distingue al humano tanto del animal como
del autémata. El humano, animal racional, a diferencia de la “bestia” y la maquina,
como escribe Descartes en el Discurso del método, puede utilizar las palabras “de
diversas maneras para responder al sentido de todo lo que se diga a su presencia”?,
puesto que no existen humanos “tan embrutecidos y tan estlpidos”** que no puedan
“juntar diversas palabras (paroles)”** para expresar sus pensamientos. Esto prueba, por
lo demds, no solo que “las bestias tienen menos razén que los hombres, sino que no
tienen ninguna”*>.

Este paisaje cartesiano, como nota Derrida en El animal que luego estoy
si(gui)endo, se vuelve a encontrar en el célebre discurso de Roma de 1953 con el que
Lacan da inicio a su ensefianza. Basta recordar la conclusion que extrae del, no menos
célebre, ejemplo del wagging dance: el movimiento en forma de 8 que realizan las
abejas para transmitir la direccién y “existencia de un botin”*¢ a otro grupo de abejas es
un mensaje en c6digo, pero no es un auténtico lenguaje. El punto crucial para Lacan
es que las abejas no pueden evitar responder, de forma inmediata y fija, al mensaje que
les es enviado por el grupo cercano al botin. No se trata, entonces, de una auténtica
respuesta, sino de una reaccién programada ante la aparicion de un estimulo. El
campo de la palabra y el lenguaje introduce, a diferencia del cédigo fijo propio del
animal —Lacan pasa sin solucion de continuidad del wagging dance de las abejas a
todo cédigo animal—, la dimensién de la respuesta. De este modo, la distincién entre
el animal en general —el animot— y el humano descansa en el estatuto heterogéneo
entre reaccion y respuesta.

Al igual que Descartes, Lacan considera que ningln aparato cibernético —y
este es el punto que lo emparenta al animal, a la vez que lo separa de lo humano—
puede “hacer una reaccién de lo que es la respuesta”, puesto que lo propio del
sujeto es la palabra como buisqueda de una respuesta en el otro —“Lo que busco
en la palabra (parole) es la respuesta del otro. Lo que me constituye como sujeto es
mi pregunta”**—. Siguiendo esta direccién, la funcién de la respuesta en la palabra,
ntcleo de la responsabilidad del analista, es reconocer o abolir al otro como sujeto.
El animot y el aparato cibernético, al permanecer ambos excluidos del campo de la
palabra y el lenguaje, solo pueden reaccionar a estimulos de forma fija, siguen un
programa invariable, no intiman al otro una “funcion subjetiva”®. Y esto es asi, seglin
Lacan, porque el c6digo-mensaje, al menos en el caso del animot, refiere de manera
fija a la realidad; mientras que en el lenguaje “los signos toman su valor de su relacién
los unos con los otros™°.

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]

32. René Descartes, Discurso del método
(1637) (Buenos Aires: Colihue, 2004), 99.

33. Ibid.
34. Ibid.
35. Ibid., 101.

36.Jacques Lacan, “Funcién y campo
de la palabra y del lenguaje en
psicoandlisis” (1953), en Escritos 1
(Buenos Aires: Siglo XXI, 2002), 286.

37. Ibid., 288.
38. Ibid.
39. Ibid.
40. Ibid., 286.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 75



41. Jacques Derrida, El animal que
luego estoy si(gui)endo (2006)
(Madrid: Trotta, 2008), 150.

42. El neologismo ‘iterabilidad’ esta
compuesto por ‘iter’ derivado de ‘itara’
que en sanscrito significa “otro”. Derrida
esta ligando en “iterabilidad” la idea

de repeticion y alteridad. Cf. Jacques
Derrida, “Firma, acontecimiento,
contexto” (1971), en Mdrgenes de la
filosofia (Madrid: Catedra, 2005), 356.

43. Jacques Lacan, “El estadio del espejo
como formador de la funcién del yo tal
como se nos revela en la experiencia
psicoanalitica” (1949), en Escritos

1 (Buenos Aires: Siglo XXI, 2002),

89. Subrayado en el original.

44.Jacques Lacan, “Subversion del
sujeto y dialéctica del deseo en el
inconsciente freudiano”, 780.

76

Al sefialar estos férreos motivos cartesianos, Derrida no pretende homogenizar
la reaccion y la respuesta, sino poner en cuestion tanto la posibilidad de establecer
una distincion pura entre una y otra, como el sujeto de la responsabilidad analitica
que funda dicha distincién. Y esto lo logra, el aspecto més interesante de su estrategia,
utilizando a Lacan contra Lacan. La légica del significante, como se indica en “El
seminario sobre La carta robada”, entrafa una logica de la repeticién que introduce
una “automaticidad de la reaccién en toda respuesta™’. Este horizonte de iterabilidad*,
presente en cualquier pensamiento sobre la repeticion, hace temblar la idea misma
de la respuesta como una decisién originaria y no reaccional, a la vez que le permite
a Derrida plantear una responsabilidad y una légica de la decisién acontecimental,
figurada en la venida incalculable del otro.

Asimismo, en la medida en que la iterabilidad, como sefala Derrida en
“Firma, acontecimiento, contexto”, es la posibilidad de la repeticién de toda marca
diferencial —sea oral o escrita— separada y en ausencia de su referente como de
cualquier significado determinado, la distincién entre cédigo-mensaje y lenguaje se
vuelve inestable. Puesto que, aun aceptando que existe una diferencia entre el codigo-
mensaje del animal y el lenguaje humano, ambos operan como escritura —grafema en
general— en cuanto posibilidad de repeticion en ausencia absoluta de todo destinatario
e intencion de significacién. En este sentido, Derrida intenta hacer patente que la
problematica de la huella atraviesa y desestabiliza las distinciones lacanianas (entre
lenguaje y codigo-mensaje animal y entre reaccién y respuesta). Y es precisamente la
cuestion del borramiento de las huellas el punto de pivote de su lectura del escrito
“Subversién del sujeto...”.

Originalmente producido como una comunicacién en 1960, en el contexto
de los “Coloquios Filoséficos Internacionales” dedicados a la dialéctica, y luego
publicado como parte de los Escritos, “Subversién del sujeto...” condensa varios de los
desarrollos de Lacan hasta esa fecha respecto al sujeto, el deseo, el goce (jouissance)
y el significante. En este escrito, publicado casi treinta anos después de su primera
presentacion sobre el estadio del espejo, Lacan sostiene, como sefiala Derrida, la tra-
dicién biblico-prometeica que ubica la fijeza de la reaccién del animal como una sefal
de su perfeccion originaria, a la vez que postula para el orden humano una falta que
lo hace ir mas alld de la naturaleza en su respuesta. Si en los afos de “El estadio del
espejo como formador de la funcién del yo tal como se nos revela en la experiencia
psicoanalitica” ese defecto originario se vinculaba con la “prematuracion especifica
del nacimiento™?, en “Subversion del sujeto...” el complejo de castracion da cuenta,
de forma no mitica, de esa falta en el orden humano, motivo por el cual “no puede
ser ya ignorado por ninglin pensamiento sobre el sujeto™*.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



Ahora bien, antes de plantear la cuestién de la castracion en sus relaciones con
el sujeto y el significante, Lacan traza una linea divisoria entre el animot y el sujeto
del significante tomando como criterio tanto la posibilidad de borrar sus huellas como
la de fingir que finge. El fragmento decisivo, comentado extensamente por Derrida
en El animal que luego estoy si(gui)endo, es el que continda a la afirmacién de que el
Otro es —reproduzco el uso que Lacan hace de las maydsculas— tanto el lugar de la
Palabra como el testigo de la Verdad:

Pero un animal no finge fingir. No produce huellas cuyo engafo consistiria en hacerse
pasar por falsas siendo las verdaderas, es decir, las que darfan la buena pista. Como
tampoco borra sus huellas, lo cual seria ya para él hacerse sujeto del significante [...];
es claro que la palabra no comienza sino con el paso del fingimiento al orden del
significante y que el significante exige otro lugar —el lugar del Otro, el Otro testigo,
el testigo Otro que no fuese ninguno de los participantes— para que la Palabra que
soporta pueda mentir, es decir, plantearse como Verdad.*

La linea trazada es tajante: el animot no es un sujeto. El sujeto para Lacan, como
desarrollé en el punto anterior, es segundo respecto al orden simbdlico; el animot,
por tanto, no accede al orden simbdlico. El significante manda, ejerce su supremacia
sobre el sujeto, que no puede ser representado —evoco su definicibn— sino como un
entre significantes. El significante es soberano, el sujeto su vasallo. Asi su pretendida
sustancialidad se desvanece, pero el sujeto insiste como un chispazo en la operatoria de
la cadena significante. Ahora bien, la dependencia del sujeto respecto del significante
no impide asegurar una dimension de soberania para el sujeto: dominado por el
significante, el sujeto atn puede decidir borrar sus huellas y fingir que finge.

En un movimiento afin a la tradicion, como apunta Derrida, la dominacién
del significante sobre el sujeto asegura, al mismo tiempo, tanto su condicién de amo
como su superioridad respecto del animot. Capturado en lo imaginario, el animot
puede engaiar a un perseguidor, alardear en el apareamiento sexual, dar una pista
falsa, pero no puede dar la pista verdadera para enganar. El sujeto del significante,
stbdito del orden simbdlico que lo precede, trasciende la dimensién imaginaria que
retiene al animot en la imposibilidad de engafar con la verdad y del borramiento de sus
huellas. Asi es el poder del sujeto del significante: un poder ganado a costa de una
subordinacion.

El fingimiento, al acceder al orden significante, adquiere un cariz abisal, puesto
que la palabra, atendiendo al lugar del Otro testigo, se redobla como fingimiento de
fingimiento. En este punto, una pregunta se impone: ¢(cémo distinguir un simple fingi-
miento de un fingimiento de fingimiento? Ya sabemos lo que dice Lacan —apoyado en 4. 1bid., 768.

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.



46. Sigmund Freud, “El chiste y su relacién
con lo inconsciente” (1906), en

Obras completas, vol. VIII (Buenos
Aires: Amorrortu, 2006), 135.

47. Jaques Derrida, El animal que

luego estoy si(gui)endo, 160.

48. Cfr. Vinciane Despret, ¢Qué dirian
los animales. . .si les hiciéramos las
preguntas correctas? (2012) (Buenos
Aires: Editorial Cactus, 2018), 105-115.
49. Jacques Lacan, El seminario. Libro
10. La angustia (1962-1963) (Buenos
Aires: Paidds, 2011), 75.

50. Ibid.

78

el chiste freudiano de los dos judios en la estacion de trenes: “Cuando dices que viajas
a Cracovia me quieres hacer creer que viajas a Lemberg. Pero yo sé bien que realmente
viajas a Cracovia. ¢Por qué entonces mientes? *—, el sujeto del significante puede fingir
que finge porque, a diferencia del animot, puede enganar diciendo la verdad. Ahora
bien, se pregunta Derrida, ¢cudl es la prueba que sostiene esta afirmacion?

En efecto, Lacan no aporta, como si lo hace en “El estadio del espejo...” o
“Funcién y campo...”, ninguna experiencia u observacion etolégica, revelando asf el
caracter dogmaético de dicha afirmacion. Todavia mas, como se muestra en El animal
que luego estoy si(guie)do, este dogmatismo encubre la imposibilidad de trazar un [imite
entre un fingimiento y un fingimiento de fingimiento. El fingimiento, este es el punto
en el que Derrida desbarata la oposicién lacaniana, debe tener siempre en cuenta
al otro, es decir, el fingimiento supone el fingimiento del fingimiento “con un mismo
movimiento suplementario™’. Dicho con otros términos, el fingimiento, sea imaginario
o simbdlico, para funcionar como tal necesita suponer un otro con intenciones. Esta
capacidad de suponer deseos e intenciones en otros —denominada “teoria de la
mente” en el ambito de las ciencias cognitivas—, lejos de ser exclusiva del humano,
como muestra de forma elocuente y divertida Despret en ¢Qué dirian los animales...
si les hiciéramos las preguntas correctas?, se hace evidente en diversos experimentos
con chimpancés, cerdos y cuervos*.

Si la distincion entre fingimiento y fingimiento de fingimiento se torna indeci-
dible, lo mismo ocurre con la que opera entre trazar y borrar las huellas. Tampoco, en
este caso, Lacan aporta ninguna experiencia u observacion etolégica para dar cuenta
del fundamento de esta distincion. Si bien en “Subversion del sujeto...” Lacan parece
dejar del lado del sujeto del significante la soberania sobre las huellas, un par de afios
mas tarde, en su seminario La angustia, vuelve sobre la cuestion de la huella desde una
perspectiva ligeramente diferente: “el animal, les digo, borra sus huellas y hace falsas
huellas™. Aunque se apura a aclarar que este poder borrar y hacer falsas huellas no
hace significante, el animot no puede dejar huellas falsamente falsas —retorno de la
tematica del fingimiento del fingimiento—, puesto que eso seria “un comportamiento,
no diré esencialmente humano, sino esencialmente significante. Ahi es donde esta el
[imite. Ahf es donde se presentifica el sujeto”*°. A diferencia de la huella que hace signo
para el animot, sostiene Lacan en la misma clase, el significante es una huella borrada:
se borra para revelar el sujeto.

Més alla de la concesion al animot de cierta soberania sobre la huella —y
también dejando de lado la pretensién de establecer un limite entre el sujeto y el ani-
mot—, la cuestion de fondo, en la estrategia deconstructiva de la textualidad lacaniana
concierne, por un lado, al estatuto de la huella en la deconstruccién y, por el otro, a

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



la castraciéon como significado trascendente que retiene la diseminacion de la huella.
El primer punto se insinda en El animal que luego estoy si(gui)endo, donde Derrida
confiesa haber sustituido en su pensamiento el significante por la huella. Conviene
notar que, desde De la gramatologia y “Freud y la escena de la escritura”, Derrida
ubica el pensamiento de la huella, su modo de heredar la huella mnémica freudiana,
como un contramovimiento a los motivos logofonocéntricos que agitaban el retorno
a Freud desde los supuestos de la lingtiistica estructural y la filosoffa heideggeriana.

Sin entrar en los detalles de la herencia freudiana en la deconstruccién y su
confrontacion con la ensefianza lacaniana®, lo que me interesa hacer patente, para
abordar el segundo punto, es que el pensamiento de la huella es ajeno al pensar
centrado; mds bien, refiere al juego sin sujeto ni entidad presente que posibilita las
diferencias —diferir del espaciamiento y la temporizacion—, que permite el intervalo
para la relacion de los elementos, el devenir-espacio de toda cadena de signo, su
distincién en el diferir. Si traigo a colacién estos elementos del pensamiento de la
huella es porque, en su célebre estrategia de lectura de “El seminario sobre La carta
robada”, Derrida subraya el lugar central de la falsa-castracién, designado por el
significante-falo, y su funcién de garantia trascendente de un querer-decir en el texto’2.
De hecho, en “Subversién del sujeto...” el complejo de castracion, versién freudiana
del pecado original, se articula con el significante-falo como “un trazo que se traza
de un circulo sin poder contarse en él. Simbolizable por la inherencia de un (-1) en la
cadena significante”*. La entrada al orden simbélico, entrada denegada para el animot
que se mantiene dentro de los limites de lo imaginario, instaura una falta designada
por el significante-falo, causa del sujeto del significante.

OTRO BORDE Y OTRO DOLOR

La evanescencia del sujeto del significante, dividido entre-significantes, subvierte la
pretension cartesiana de identificar ser y pensar, pero, en esa misma operacion, se
refuerza el borde cartesiano entre el animot y el humano. La intuicion de la verdad
del cogito al instaurar la division entre res cogitans y res extensa, entre pensamiento y
cuerpo, entre respuesta y reaccion, entre racionalidad y animalidad, produce, como
bien nota Balcarce, “un umbral indivisible que supone limites infranqueables”*. Lacan
puede llamar la atencién sobre “la acentuacién enganosa de la transparencia del Yo"
promovida por el cogito, pero no resigna sus pretensiones limitrofes: la reaccion para
el animot-méquina, la respuesta para el sujeto; el fingimiento de fingimiento para el
sujeto, el fingimiento para el animot; el poder borrar las huellas para el sujeto, el no
poder, atin con concesiones, para el animot. Esto explica, por otra parte, la inclinaciéon

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]

51. Para mayor detalle, cfr. Maximiliano
Cosentino, “Desde Derrida, un
psicoandlisis en el texto”, en Afluencias.
Escritos sobre el psicoandlisis que nos toca
(2021) (Buenos Aires: Orbita lucida).

52.Jaques Derrida, “Seminario
sobre La carta robada”.
53.Jacques Lacan, “Subversion del
sujeto y dialéctica del deseo en el
inconsciente freudiano”, 779.

5

'

. Gabriela Balcarce, “Animales, espectros
y cyborgs. Algunas consideraciones sobre
la deconstruccion del humanismo”, en
“Quién” o “qué”. Los trdnsitos del pensar
actual hacia la comunidad de los vivientes.
(Buenos Aires: La cebra, 2017), 62.

55. Jacques Lacan, “Subversion del
sujeto y dialéctica del deseo en el
inconsciente freudiano”, 770.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 79



56. Cfr. Jacques Lacan, La
identificacién, inédito. Clase del
29 de noviembre de 1961.

57. Jacques Derrida, “’Hay que comer’
o el célculo del sujeto”. Entrevistado
por Jean-Luc Nancy, Confines 17.

80

de Lacan, desde las primeras péaginas de “Subversion del sujeto...”, a ubicar la revolucién
freudiana mas cerca de Copérnico que de Darwin: lo decisivo para Lacan, més que la
herida narcisista de aceptar el lugar del Homo sapiens en la evolucién de las especies,
es el descentramiento que sufre la razén a partir Freud.

En la exhibicién de esta voluntad de separatista entre el sujeto descentrado por
el significante y el animot, Lacan reproduce el humanismo implicito en la metafisica
de la subjetividad abierta por el gesto cartesiano. Y esto mas alla de que, en ciertos
momentos de su desplazamiento, como en el seminario La identificacion —dictado
un afo después de “Subversion del sujeto...”—, Lacan proteste contra aquellos que
sostienen que su discurso no tiene en cuenta al animal y presente como alegato que
considera que su perra habla. Puesto que Justine, su perra, nombrada asf en honor a
Sade, solo tiene acceso, en calidad de animot, al otro —es decir, se mantiene en el plano
imaginario—, a diferencia, afirma Lacan, de lo que posee un “sujeto puro hablante”:
el acceso al Otro®®. El punto relevante no es que se le conceda tal o cual propiedad
propia, valga la redundancia, del humano al animot, sino que se insista en establecer
una linea tajante entre uno y otro, que reduce la multiplicidad en la generalidad en
el concepto “Animal”. Esto es, por otra parte, lo que sostiene Derrida en la entrevista
con Nancy mencionada al comienzo de este texto:

La idea segln la cual el hombre es el Gnico ser parlante, en su forma tradicional o en
su forma heideggeriana, me parece a la vez indesplazable y altamente problematica.
Bien comprendido, si definimos el lenguaje de tal suerte que sea reservado a eso que
llamamos el hombre, ¢équé decir? [...]. No se trata de borrar las rupturas y las heteroge-
neidades. Solo pongo en entredicho que ellas dan lugar a un solo limite oposicional,

lineal, indivisible, a una oposicién binaria entre lo humano y lo infrahumano.>”

El borde cartesiano, establecido por el punto arquimédico alcanzado en
la segunda de las Meditaciones metafisicas, no solo instaura un binarismo exterior
entre lo humano y lo animal —como hace patente el Discurso del método—, sino
que también produce otro al interior del humano entre el pensamiento-razén y el
cuerpo-viviente-animal. De este modo, se produce, por un lado, una oposicion entre
el humano y el animal; por otro lado, entre el aspecto racional en el humano y su
aspecto animal-viviente. Es decir, tanto el cuerpo como el animal —e incluso el cuerpo
animal— son excluidos del ambito del ego cogito, imposibilitados de respuesta, quedan
bajo el signo de la reaccion ante estimulos. En la ensefianza de Lacan, la cuestion del
cuerpo en su articulacion con el sujeto y el significante dista de ser sencilla, puesto que
entrana la interrelacion de los tres registros: simbdlico, imaginario y real. No pretendo
abordar la dimension del cuerpo en Lacan, tema excesivo para este texto, sino que

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



voy a limitarme a delinear una figura que adopta la herencia del sujeto del significante
en algunos sectores del campo lacaniano.

Un caso que merece toda la atencion, puesto que reproduce el borde carte-
siano, tanto en su dimension externa como interna, lo constituye El origen del sujeto
en psicoandlisis. Del Big Bang del lenguaje y el discurso de Eidelsztein. En su lectura
del sujeto del significante, postula no solo que este sea algo radicalmente distinto del
animot, sino que el orden significante entraia el borramiento de cualquier vestigio
del animot en el origen del sujeto. La aparicion ex nihilo de la bateria del significante
funciona como un big bang, este es el punto crucial para Eidelsztein, que implica para
el sujeto que lo “biolégico animal quede ‘olvidado’ —sugiero llamarlo falta de memoria
biolégica— para la consideracion de todos los efectos del sujeto en la practica analitica
y en las ciencias de la cultura y de la sociedad”*®. De este modo, Eidelsztein radicaliza el
panorama cartesiano presente en el sujeto del significante al plantear un corte absoluto
no solo respecto al animot (“No es que no funcionen sefnales en el mundo animal, sino
que no son significantes”), sino a lo “bioldgico animal” en el sujeto: “No se requiere
negar la existencia ‘anterior’ del cuerpo bioldgico, pero se postula una discontinuidad
absoluta, un olvido radical de lo biolégico en lo discursivo”®.

Se despliega en el planteo de Eidelsztein el programa oposicional de la tradicion
filoséfica humanista —biologia / cultura, naturaleza / sociedad, signo /significante—,
con toda su retérica del salto cualitativo, en su intento por delimitar y mantener
a raya la presencia del animot en el sujeto. Es interesante que, una vez planteada
su propuesta sobre la discontinuidad absoluta con el animot en y fuera del sujeto,
Eidelsztein introduzca la cuestion de las sensaciones y, en especial, la del dolor. El big
bang del lenguaje, argumenta, establece un hiato que hace imposible que coincida,
lo que él llama, el “registro biomédico” con la “pasion de los hablanseres”: el lenguaje
se interpone entre “el nervio afectado y el cerebro” convirtiendo al dolor —y a toda
sensacion— en significante. Por supuesto, esta interferencia del significante también
sirve para delimitar una discontinuidad entre el dolor para el animot y para el sujeto
del significante:

Tampoco sentimos nada parecido a lo que les sucede a los animales, incluyendo a las
ratas y a los monos. Pongamos un ejemplo. Cuando se dice que un perro “siente dolor”,
“estd triste” o “estd contento” —aun incluso en la idea de “sentir"— no es en absoluto
de la misma indole de lo que como sujetos sentimos. [...] el término ‘dolor’ utilizado

para ambos casos solo debe ser considerado de manera homénima.*'

Més alla de los ecos cartesianos en esta distincion entre el modo de sentir
humano y animot®, ¢no se puede aplicar la misma sospecha respecto a lo que siente

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]

58. Alfredo, Eidelsztein. £l origen del sujeto en
psicoandlisis. Del Bing Bang del lenguaje
y el discurso. (Buenos Aires: Letra viva,
2018), 51, negritas en el original.

59, Ibid., 52.
60. Ibid., 49 subrayado en el original.
61. Ibid., 59-60.

62. No puedo dejar de citar lo que Descartes
considera, después de la negacién
de la existencia de Dios, el error mds
grave: “no hay otro [error] que mas
aparte a los espiritus débiles del camino
recto de la virtud, que [pensar que]
el alma de las bestias es de la misma
naturaleza que la nuestra”. Cf. René
Descartes, Discurso del método, 103.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86. 81



63. Ludwig Wittgenstein, Investigaciones
filoséficas (Ciudad de México: Instituto
de Investigaciones Filoséficas de la
Universidad Nacional Auténoma

de México, 1998), § 244.

64. Ibid.

65. Ibid, §7.

82

otro sujeto del significante?, éicomo sabemos que lo que siente otro sea “de la misma
indole” de lo que siento? El problema, como se expresa de manera célebre en el
argumento del lenguaje privado, es que la sensacién subjetiva de dolor no puede
ser el significado de la palabra ‘dolor’. En sus Investigaciones filoséficas, Wittgenstein
propone un experimento mental, también vuelto célebre, para dar cuenta de este
punto. Supongamos que existe una comunidad en la que se le otorga a cada miembro,
en el momento de su nacimiento, una caja con un escarabajo dentro. Supongamos,
asimismo, que solamente el duefio de dicha caja puede mirar dentro de ella y que
“todo el mundo dice que sabe lo que es un escarabajo solo mirando a su escarabajo”®.
Por supuesto, en esta comunidad no existe un modo de confirmar que todas las cajas
contengan lo mismo: bien podria ocurrir que en una hubiera un escarabajo, en otra
una hormiga, en otra una hoja o que, incluso, otra esté vacia. Supongamos, entonces,
que postulamos que ‘escarabajo” designa lo que se encuentra dentro de nuestra
caja, puesto que no podemos ver el contenido de las otras. Pero en caso de ser asi,
la designacién cambiarfa de forma permanente, dependiendo de lo que se encuentra
en cada caja. Todavia mas, cuando un miembro de la comunidad usa ‘escarabajo’, ¢a
cual se estd refiriendo? Seguro al que estd dentro de su caja, pero écémo sabe si es
igual al contenido del resto de las cajas? El punto para Wittgenstein es que, al igual
que en el caso de ‘dolor’, el contenido de la caja es irrelevante para dar cuenta del
uso de ‘escarabajo”: el modelo para pensar el significado de ‘dolor’ no puede agotarse
en una gramdtica “objeto y designacién”®* de un lenguaje privado; mas bien, desde
la perspectiva de Wittgenstein, hay que atender a ese “todo formado por el lenguaje
y las acciones con las que esta entretejido”® en las que se inserta el uso de ‘dolor”.

El argumento del lenguaje privado, al hacer patente que la experiencia del
dolor del otro no es relevante para entender el significado de ‘dolor’, revela el caracter
dogmético de la oposicién binaria que construye Eidelsztein. Y esto por un doble
motivo. En primer lugar, la diferencia entre un dolor de animot y un dolor de sujeto del
significante descansa en “lo que nosotros sujetos sentimos”, un nosotros generalizante
(“nosotros los sujetos del significante” o también “nosotros los humanos”) al que se le
atribuye un modo de sentir, que no es necesario suponer para comprender el significado
de ‘dolor’, diferente al del animot. En segundo lugar, la irrelevancia de la experiencia
del dolor del otro para comprender su significado muestra que tampoco es condicion
necesaria para entender el significado de ‘dolor’ cuando se dice ‘el perro siente dolor’,
puesto que no necesito tener la experiencia subjetiva de dolor del perro —ni de ningtin
viviente— para comprender el enunciado ‘x siente dolor”: la gramética y semantica de las
sensaciones es comunitaria y no privada. Dicho con términos lacanianos, considero que
el punto relevante, mas que la supuesta modificacion del sentir a través del significante,

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



que introduce subrepticiamente el umbral con el animot y los atolladeros del lenguaje
privado, es que el significante es lazo con otros, accién que vehiculiza sentires que se
expresan en formas de vida en coman®®.

DESDE EL PARLETRE, UNA COMUNIDAD DE LOS VIVIENTES

En la segunda clase del seminario Aun —seminario que contaba con Jakobson entre los
asistentes—, Lacan sostiene, casi veinte anos después de haber dado inicio al retorno
a Freud, que el significante no se agota ni se reduce a su “soporte fonematico”®’.
Continuando el camino abierto en su seminario El reverso del psicoandlisis con
su teorfa de los discursos, Lacan ubica al significante en el nivel de “la sustancia
gozante”®® operando como “un vinculo entre los que hablan”®. Este lazo entre los
hablantes, en el mismo movimiento de su funcionamiento, produce un imposible que,
a esta altura de su seminario, Lacan denomina como real y se manifiesta como una
ausencia de proporcién entre ellos que impide hacer Uno. Asimismo, en estos afos
de su ensefanza, la referencia al sujeto, sin desaparecer por completo, cede su lugar
al parlétre —neologismo que condensa parler (hablar) y étre (ser)— para dar cuenta
de ese vinculo entre los vivientes que habitan lo real del desencuentro en la morada de
lo dicho (la dit-mansion). El significante hace lazo, produce realidades, acomuna al
parlétre, pero no reduce la diferencia a lo Uno. No existe para Lacan —esto serfa tomar
la vertiente imaginaria— un horizonte de igualdad o simetria, sino una desproporcion
producida por la ausencia de un goce absoluto: cada parlétre debe hacer un arreglo
respecto a ese goce que no hay’.

El neologismo parlétre puede ser una llave para la liberacién del animot por dos
razones: la primera, restituye la dimensién cuerpo-animal-viviente que el sujeto del
significante tiende a silenciar’’; la segunda, al resaltar la dimensién viviente, permite
pensar el lugar del parlétre entre los vivientes no-humanos. La comunidad del parlétre,
comunidad del significante sin proporcién, esta es mi apuesta, puede ubicarse en la
misma senda del pensamiento comunitario abierto por Derrida en Politicas de la amistad.
Aunque influido por la herencia de Bataille —continuada por Blanchot y Nancy— de
una comunidad de amigos que no tienen comunidad, una comunidad sin y con nada
en comun, Derrida, como lo atestigua una larga nota al pie’, se separa de la idea de
una comunidad basada en la fraternidad.

Frente al modelo de la amistad de iguales con horizonte de reconocimiento
para comprender la comunidad —y, por esta via, lo politico y la democracia—, Derrida
contrapone, para dar cuenta de la ley de la asimetria, la amistad nietzscheana: esa
forma de la amistad que ensefia, antes que el amor al préjimo, el amor al lejano.

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]

66. En este punto sigo la linea abierta por las

Investigaciones filoséficas: “¢Dices, pues,
que la palabra ‘dolor’ significa realmente
gritar? —Al contrario, la expresion verbal
del dolor reemplaza al gritar y no lo
describe”. Cfr. Ludwig Wittgenstein,
Investigaciones filoséficas, § 244.

67. Jacques Lacan, El seminario. Libro

20. Aun (1972-1973), 27.

68.1bid., 33.
69. Ibid., 41.
70. En la clase del 16 de febrero de 1975 del

71.

7.

-

N

seminario r.s.., solo para aportar una
cita en la direccién de mi argumento,
Lacan afirma: “Ese algo que no anda,
¢en qué se sostiene? Solo se sostiene en
lo que yo soporto, en mi lenguaje, por
el parl’étre, por lo que solo es parl‘étre,
porque si no hablara no habria palabra
ser {étre}, y porque en ese parl'étre
hay un campo conexo al agujero”. Cf.
Jacques Lacan, r.s.., inédito, 16/2/1975.

Pese a estar en desacuerdo en muchos
aspectos con Jacques-Alain Miller, debo
reconocer que comparto parte de su
lectura de que habrfa un cambio en la
ensefianza de Lacan —él habla de un
nuevo paradigma, quiza sea excesivo,
habria que evaluar mas detenidamente
los textos— a partir de la introduccién
del parlétre. Este cambio se evidenciaria
en la ensenanza de Lacan en el acento
puesto en el cuerpo viviente. Si bien

es punto para discutir, rescato que la
lectura de Miller se hace eco, aunque
no de forma explicita, del borde
cartesiano interior. Cf. Jacques Alain
Miller, La experiencia de lo real en la cura
psicoanalitica (Buenos Aires: Paidés, 2011).

.Jacques Derrida, Politicas de la amistad

seguido de El oido de Heidegger
(Madrid: Trotta, 1998), 55.

Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.



73. Friedrich Nietzsche, La ciencia jovial
(Madrid: Gredos, 2009), 323.

74. Ménica Cragnolini, “Ecce animot
o del quién al qué. Transitos
derridianos hacia la comunidad de
los vivientes”, en Entre Nietzsche y
Derrida: vida, muerte y sobrevida
(Buenos Aires: La cebra, 2013), 376.

84

Contra la amistad de la medida comun, Derrida insiste en una amistad que sostiene
al otro siempre en la distancia o, en los términos de Nietzsche en La ciencia jovial,
“prefiero que el préjimo no esté cerca: imas bien lejos y a distancia! ¢Cémo si no se
convertird en mi estrella?””?. Para que devenga estrella, el otro no debe ser asimilado
al régimen de lo mismo y lo posible; mas bien, el otro-préjimo, siguiendo la légica de
la espectralidad en su intima relacion con la ley de la hospitalidad, siempre es otro por
venir desde una distancia incalculable.

No hay simetria o igualdad en la comunidad de amigos de Derrida ni en la co-
munidad del parlétre de Lacan, sino imposibilidad que deconstruye cualquier aspiracién
alo Uno o a un régimen totalizante de lo comunitario. Ahora bien, esta deconstruccién
del paradigma de la comunidad basado en la fraternidad, que “permite pensar la
comunidad de lo viviente humano y no-humano””, en calidad de la comunidad de
amigos, desde el modelo tradicional aristotélico, excluye a la mujer y el animal. Como
sefiala Cragnolini con su neologismo animot, esa comunidad, que no es la comunidad
de los iguales, puede ser pensada como la comunidad de los vivientes, humanos y
no-humanos, acomunados en un no-lugar por la muerte.

En este sentido, el desafio para el hoy de nuestro psicoandlisis es pensar con 'y
mas alld de Lacan la comunidad del significante sin reproducir los bordes cartesianos.
No se trata ya de sostener que el significante introduce un salto cualitativo que inaugura
un orden borrando los vestigios de animalidad, sino de hacer foco en que el significante
vehiculiza una relacion imposible con el otro (y el animal, como senala Derrida, es una
de las figuras de la otredad para el sujeto moderno). Por tanto, no importa si podemos
tener el mismo dolor que el animot ni una misma experiencia de la muerte, sino habitar
formas de vida en comn, sostenidas en un hospitalario esfuerzo de incomprension,
que no reduzcan la alteridad del otro al régimen (humano, demasiado humano) de lo
mismo. Es decir, aun reconociendo la importancia del lenguaje para el viviente humano
y los limites de una practica disefada para aliviar el malestar del parlétre, no trazar
un limite absoluto y Gnico con el animot ni reservar un espacio de soberania sobre la
huella. Desde y a través de la mirada enjaulada del animot, inventar un psicoandlisis
que no recaiga en los vicios limitrofes del humanismo para justificar su practica, un
psicoanalisis sin pretension de soberania, un psicoandlisis entre (todos) los vivientes.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



BIBLIOGRAFIA

Bonoris, BRuno. El nacimiento del sujeto del
inconsciente. Buenos Aires: Letra viva, 2019.

Batcarce, GABRIELA. “Animales, espectros y
cyborgs. Algunas consideraciones sobre
la deconstruccion del humanismo”. En
“Quién” o “qué”. Los trdnsitos del pensar
actual hacia la comunidad de los vivientes.
Buenos Aires: La cebra, 2017.

CosenTINO, MaximiLiANO. “Desde Derrida, un
psicoandlisis en el texto”. En Afluencias.
Escritos sobre el psicoandlisis que nos toca.
Buenos Aires: Orbita lucida, 2021.

CRAGNOLINI, MONiIcA. Derrida, un pensador del
resto. Buenos Aires: La cebra, 2002.

CRAGNOLINI, MONIcA. “Ecce animot o del quién
al qué. Transitos derridianos hacia la comu-
nidad de los vivientes”. En Entre Nietzsche
y Derrida: vida, muerte y sobrevida. Buenos
Aires: La cebra, 2013.

De PereTTI, CRISTINA “A PROPOSITO DE LOS ANIMALES
(ALGUNAS REFLEXIONES A PARTIR DE LOS TEXTOS DE
JacQues DerriDA). En Por amor a Derrida.
Buenos Aires: La cebra, 2008.

DEerrIDA, JacQues. De la gramatologia. Ciudad
de México: Siglo XXI, 1986.

DerrIDA, JacQuEs. “Freud y la escena de la
escritura”. En La escritura y la diferencia.
Barcelona: Anthropos, 2005.

DERRIDA, JaCQUES. “Firma, acontecimiento, con-
texto”. En Mdrgenes de la filosofia. Madrid:
Catedra, 2005.

DErrIDA, JAcQuEs. El concepto de verdad en
Lacan. Buenos Aires: Homo Sapiens, 1977.

DErRrIDA, JacQuUEs. Politicas de la amistad seguido
de El oido de Heidegger. Madrid: Trotta,
1998.

DErrIDA, JacQuEs. El animal que luego estoy
si(gui)endo. Madrid: Trotta, 2008.

MAXIMILIANO CONSENTINO [BORDES CARTESIANOS. LA INSTANCIA DEL ANIMAL EN EL SUJETO DEL SIGNIFICANTE]
Desde el Jardin de Freud [n.° 23&24, Enero 2023 - Diciembre 2024, Bogotd] 1ssN: (IMPRESO) 1657-3986 (EN LINEA) 2256-5477, pp. 67-86.

DerrIDA, JACQUES. ““Hay que comer’ o el calculo
del sujeto”. Entrevistado por Jean-LucNan-
cy. En Confines 17. Disponible en: https:/
redaprenderycambiar.com.ar/derrida/tex-
tos/comer_bien.htm (consultado: 19/03/22).

DescArTES, RENE. Meditaciones metafisicas.
Buenos Aires: Terramar, 2002.

DescarTes, RENE. Discurso del método. Buenos
Aires: Colihue, 2004.

DespreT, VINCIANE. ¢Qué dirian los animales. ..
si les hiciéramos las preguntas correctas?
Buenos Aires: Editorial Cactus, 2018.

EipeLszTeIN, ALFReDo. El origen del sujeto en
psicoandlisis. Del Bing Bang del lenguaje y
el discurso. Buenos Aires: Letra viva, 2018.

Freub, SiamunDp. “Una dificultad del psicoané-
lisis”. (1917). En Obras completas, vol. XVII.
Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

Freup, SicmunD. “El chiste y su relacion con lo
inconsciente”. (1905). En Obras completas,
vol. VIII. Buenos Aires: Amorrortu, 2006.

LacaN, Jacques. “El estadio del espejo como
formador de la funcién del yo tal como se
nos revela en la experiencia psicoanalitica”.
(1945). En Escritos 1. Buenos Aires: Siglo
XXI, 2002.

LAcaN, JacQues. “Funcién'y campo de la palabra
y del lenguaje en psicoanalisis” (1945). En
Escritos 1. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002.

LACAN, JacqQues. “La instancia de la letra en el in-
consciente o la razén desde Freud”. (1945).
En Escritos 1. Buenos Aires: Siglo XXI, 2002.

LAcAN, Jacques. “Subversion del sujeto y dialéc-
tica del deseo en el inconsciente freudiano”.
(1958). En Escritos 2. Buenos Aires: Siglo
XXI, 2002.

LacaN, Jacques. “La ciencia y la verdad”. En
Escritos 2. (1958). Buenos Aires: Siglo XXI,
2002.

85



LacaN, Jacques. El seminario. Libro 10. La angus-
tia (1962-1963). Buenos Aires: Paidés, 2011.

LACAN, JacQues. El seminario. Libro 17. El reverso
del psicoanalisis (1969-1970). Buenos Aires:
Paidos, 2003.
LACAN, JacqQues. El seminario. Libro 20. Aun
(1972-1973). Buenos Aires: Paidds, 2011.
LACOUE-LABARTHE, PHiLIPPE Y NANCY, JEAN-LuUC.
El titulo de la letra (una lectura de Lacan).
Barcelona: Ediciones Buenos Aires, 1981.

Muroz, Paslo. Libertad y responsabilidad en
la practica del psicoandlisis. Buenos Aires:
Letra viva, 2021.

MILLER, JacQUES ALAIN. La experiencia de lo real
en la cura psicoanalitica. Buenos Aires:
Paidos, 2011.

NANCY, Jean-Luc. Ego sum. Barcelona: Anthro-
pos, 2007.

NIETzscHE, FRIEDRICH. La ciencia jovial. Madrid:
Gredos, 2009.

WITTGENSTEIN, Lubwic. Investigaciones filosoficas.
Ciudad de México: Instituto de Investigacio-
nes Filoséficas de la Universidad Nacional
Autébnoma México,1998.

Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas,
Escuela de Estudios en Psicoanalisis y Cultura, Revista de Psicoandlisis



